موقف العت الم الاسبلامی تجاه الحضت ارة الغت ربتي

ملتزم الطبع و النشر المجمع الاسلامی العلمی، ندوة العلماء لکهنؤ ( الهند )

#### ابوات ملي الحالنوي

# موقف العت الم الاسب لامی خاه الحضت ارة العت ربته

ملتزم الطبع و النشر المجمع الاسلامی العلمی ، ندوة العلماء لکمنؤ ( الهند )

1771 4 ------

مطبعة ندوة العلماء لكهنؤ الهند

موقف العت الم الاسب لامى تجاه الحضت ارة الغت رسته

## بستم اللأم الرحن الرحيم

#### كلمة المؤلف

و بعد فهذه رسالة قد بحثت فيها عن موقف العالم الاسلامي تجاه الحضارة الغربية ، و هو موضوع علمي علمي حاسم لا يحتمل أدنى تأجيل ، و من أهم القضايا التي يواجهها العالم الاسلامي والأقطار التي نالت حريتها و استقلا لها ، و تستطيع أن تقرر مصيرها ، و تحدد اتجاهها و موقفها من الحضارة الغربية ، في حرية وانطلاق ، و على الموقف الذي تختاره هذه الأقطار و المجتمعات الاسلامية تجاه هذه الحضارة يتوقف موقفها من المنهج الاسلامي في الحياة و الاجتماع و الاخلاق ، و مدى ارتباطها بالدين – بمعنى الحياة و الاجتماع و الاخلاق ، و مدى ارتباطها بالدين – بمعنى الكلمة الواسع – و خضوعها للروح الدينية و الفكرة الاسلامية و وفائها لرسالتها و مركزها ، و بالاختصار اتصافها بالامة الوسط التي أخرجت للناس .

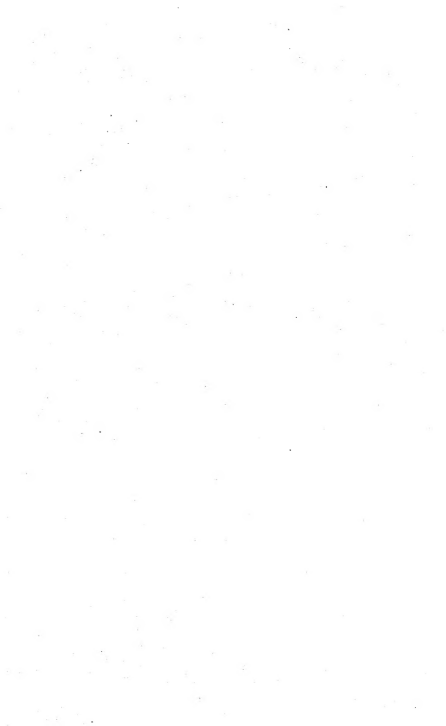
و قد كثر فى هـــذا الموضوع الافراط و التفريط، و الاغراق فى التفاؤل و التشــاؤم، و طغت الــــزعات و الميول،

و تأثير التربية و الثقافة و البيئات ، غير مؤسس على البحث العلمى المجرد ، والنظرة الاسلامية الخالصة ، و روح الكتاب و السنة ونصوصهها ، و سيرة السلف الصالح ، فأحدث ذلك صراعا فكريا هائلا في العالم الاسلامي ،كانت عاقبته وخيمة للجيل الجديد ، وكان العالم الاسلامي في غنى عنه ، لو حكم الدين و تحرر من السيطرة الفكرية و الثقافية الاجنبية ، و التقليد الاعمى ، و من رجعية التقدميين ، و حاولت جهدى أن أكون واقعياً أكثر من التقدميين ، و حاولت جهدى أن أكون واقعياً أكثر من يتسم هذا البحث بالاتران و الاقتصاد و السداد ، و حب الواقع يتسم هذا البحث بالاتران و الاقتصاد و السداد ، و حب الواقع و إن لم يرض كثيراً من العاطفيين و المتطرفين .

و قد استعرضت في هذا البحث حركات التجديد و التطوير في العالم الاسلامي في هذا القرن ، و حركات الدعوة إلى تقليل الحضارة الغربية ، و حركات الانتقاد و الثورة عليها ، و ذكرت مالها و ما عليها ، من غير تحيز إلى فئة أو تقديس لفكرة ، و ترجمت لزعمائها و قادتها ، و قد ثارت حول كثير منهم شائمات و مبالغات ، و اجتهدت أن أبرزهم في ملامحهم التاريخية الصحيحة و أصورهم تصويراً لا مثلة فيه و لا تجميل ، حتى يستطيع القارئ الكريم أن يحكم عليهم في ضوء التاريخ ، و يكون رأيه عنسهم ، معتمداً في ذلك على كتاباتهم ، و مرآة أفكارهم ، و سجل وقائعهم و الوثائق التاريخية .

وقد بدأت بهذ الموضوع كمقال أكتبه لمجلة والبعث الاسلام، ولكنه توسع و انشعب الحديث حتى تكون كتاب صغير أعتقد أنه يحتى فى أوانه ، ويسد عوزاً فى مكتبتنا الاسلامية الفكرية المعاصرة و يعين على التفكير و التخطيط فى المعركة الفكرية الحامية ، التى يخوض فيها العالم الاسلامى اليوم ، و على الله قصد السبيل و منها جائر ي

أبو الحسن على الحسنى الندوى ٢١ شعبان ١٣٨٢ هـ المجمع الاسلامى العلمى ندوة العلماء لكهنؤ (الهند)



## بسم الاترازعن الرحي

العالم الاسلامي أمام

مشكلة الحضارة الغربية : واجه العالم الاسلامى فى منتصف القرن التاسع عشر المسيحى مشكلة فى غاية الدقة و التعقد و الخطورة ، و على الموقف الذى يتخذه تجاه هذه المشكلة الحاسمــة يتوقف مستقبله كعالم له شخصيته و كيانه .

هى مشكلة الحضارة الغربية الفتية ، الدافقة بالحياة و النشاط و الطموح و قوة الانتشار و الاستيلا ، و هى من أقوى الحضارات البشرية التى عرفها التاريخ ، و التى لم تكن إلا مظهراً من مظاهر العوامل التى تكونت و اختمرت قديماً ، و ظهرت في أو انها .

واجه العالم الاسلام هذه المشكلة وجها لوجه ، لأنه هو زعيم الرسالة الدينية و الخلقية ، و صاحب الوصاية على المجتمع البشرى ، بعد ما انسحبت الديانات القديمة من معترك الحياة ، و صاحب القوة الكبرى التي يحسب لها الحساب ، وصاحب الدول

الواسعة فى هذا القرن ، فكان تحدى هذه الحضارة المادية الآلية للعالم الاسلامى أعظم من تحديها لأى أمة ، و لأى حضارة ، و لأى مجتمع بطبيعة الحال .

المزيج الغريب: وكانت هذه الحضارة – بمعناها الواسع – بحموع عقائد و مناهج فكرية ، و فلسفات و نظم سياسية و اقتصادية ، و علوم طبعية و عمرانية ، و اجتماعية ، و تجارب خاصة مرت بها الشعوب الأوربية التي تزعمت هذه الحضارة في رحلتها الطويلة ، وكانت مظهر تقدم العلم البشرى و علوم الطبيعة ، و علم الآلات و العلوم الرياضية ، و مجموع نتائج جمود علما و علم القرون .

فكانت مزيحاً غريباً من أجزا الايكون الحكم عليها واحداً متشابها ، كانت مزيحاً من السليم و السقيم ، و من الصواب و الخطاء في النتائج و الاحكام .

و من البديهيات في العلم التي لاتقبل الجدال و الشك ، و من التخمينات و التحكمات في الآراء والدعاوى التي تقبل المناقشة الطويلة و الجدال الكثير ، و مما هو خميرة من الاختبارات والبحوث الطويلة و مما هو فج لا يزال في دور التجربة و الاختبار ، و النشوء و الارتقاء ، و مما لا يختص باقليم أو عنصر من علوم تطبيقية ، و بالعكس مماتجلت فيه الطبيعة الاوربية ، و أثرت فيه البيئة الغربية ، و ولدته حوادث تاريخية خاصة اكتوت بنارها هذه الامم ، و

مما له صلة قوية عميقة بالدين و العقائد ، و مما لا صلة له بالدين مطلقاً ، و ذلك الذى زاد فى تعقد هذه المشكلة و خطورتها ، و أحرج مركز العالم الاسلامى ، و كان فيه بلاء و محنة لذكاء قادته و زعمائه ، و أصحاب التوجيه فيه .

الموقف الأول السلبى: وكانت هنـالك ثلاثة مواقف يستطيع العالم الاسلامى أن يقفها أمام هذه المشكلة الطريفـة ، لا أرى لهذه الثلاثة رابعاً ،

كان الموقف الأول موقف السلب، و هو أن يرفيض العالم الاسلامي هذه الحضارة و ماجاءت به بتاتا ، و يقف منها موقف المعارض الثائر ، أو موقف المعتزل الحائد ، لا يقتس منها شئياً و لا يسمح بدخول علم من العلوم التي كان للا وربيين فيها التفوق و الاختصاص ، و لا ينتفع بتجارب الغرب في مجالات الطبيعة و الكيمياء و الرياضة و علم ميكانيكا ، و لا يستورد شيئاً من الآلات ، و الصنائع و الاجهزة ، و أدوات الحرب والبضائع و مرافق الحياة .

حكم هــــنـذا الموقف

طبعياً وشرعياً ونتائجه: وهذا لابد ينتج التخلف الشديد عن ركب الحياة ، و يقطع صلة هذا الحز عن باقى العالم ، و يكون جزيرة منقطعة لا مناعة لها و لا قيمة ، و البر لا مكان فيه للجزر المنقطعة الصغيرة ، و لا حرب مع الطبيعة البشرية ، و منطق

الحوادث و الحقائق ، و هو — بصرف النظر عن كل هذا — ضيق في العقل ، و تعطيل للقوى الفطرية ، و جناية على الاسلام ، و سوء تفسير للسدين الذي يحث على استعبال العقل و التفكير في السكون (١) و اقتباس الصالح النافع أينها كان مصدره (٢) . و يأمر باعداد القوة الممكنة للدفاع عن الدين و إرهاب العدو (٣) و ينظر إلى الانسان كخليفة الله في هذه الأرض (٤) سخر له البحار و الانهار ، و سخر له الشمس و القمر و سخر له الليل و النهار ، و آتاه من كل ما سأله بلسان المقال أو بلسان الحال (٥) و امن على عباده بانوال الحديد الذي فيه بأس شديد و منافع للناس (٣) وضرب رسوله المثل لامته باقتباس بعض أساليب الحرب للناس (٣) وضرب رسوله المثل لامته باقتباس بعض أساليب الحرب

١ ـ إن فى خلق السموات و الارض و اختلاف اللهيل و النهار لآيات لاولى الآلاباب ، الذين مذكرون الله قياما و قموداً و على جنوبهم و يتفكرون فى خلق السموات و الارض ربنا ماخلقت هذا إطلا سبحانك فقنا عذاب النار ، (آلعمران )
 ١٩٠٠ ـ ١٩١٠ .

٧ \_ الحڪمة ضالة المؤمن حيث وجدها فهو أحق بها

و أهدوا لهم ما استطعتم من قوة و من رباط الحيل ، برهبون به عدو الله عدوك الله عدوك الله عدوك الله عدوك الله عدوك الآية ر الانفال ) .

٤ \_ إنى جاعل في الأرض خليفة (البقرة ٢٠)

و الله الذي خلق السموات و الأرض ، و أنزل من السها ما أ فأخرج به من الشمات رزقا لكم و سخر لكم الأنهاد و سخر الشمرات رزقا لكم و سخر لكم الفلك لتجرى فى البحر بأمره و سخر لكم الأنهاد و سخر لكم الليل و النهاد ، و آناكم من كل ما سألتموه ، و إن تعدوا نعمة الله لا تحصوها إن الانسان لظاوم كفار (ابراهيم ٢٣-٣٢-٣٤)
 ٣ ـ و أنزانا الحديد فيه بأس شديد و منافع للناس ( الحديد ٢٥)

و الدفاع من غير المسلمين و غير العرب ، فحفر الحندق في الأحزاب كما كان يحفره الفرس ، و على هذه السيرة سار أصحابه و فقها من بمدده ، فكانوا يسائرون الزمن و يجارون الامم في الاساليب الحربية و اتخاذ آلات الحرب و وسائل القوة ، و يسبقونها أحيانا .

و لو حاول قطر من الاقطار أن يطبق عينه و سمعه عن تحدى هذه الحضارة الصارخ أو أن يرفضها رفضاً باتا ، و صمم على أن يبيش فى عزلة عن العالم المعاصر ، منطويا على نفسه لما استطاع ذلك، ولواجه ثورات لا آخر لها ، وعصياناو تمرداً فى الداخل، لأنه يعارض الفطرة الانسانية الوثابة الطموح ، الولوع بالجديد الطالبة للزيد ، الطامحة دائماً إلى الجسد و القوة و التجديد ، ويعارض كذلك السنن الحونية و طبائع الأشياء ، و لو فعل ذلك يعارض كذلك السن الحونية و طبائع الأشياء ، و لو فعل ذلك قطر من الاقطار لتسرب هذه الحضارة إلى أسر هذا القطر ويوته ، كما يتسرب الماء فى القرية أو المدينة إذا أحاط بها السيل من كل جانب ، و طغى عليها الفيضان .

مصير الأقطار التي تعيش

فى عزلة عن العالم: لقد كانت الفترة التى عاشت فيها بعض الأقطار الاسلامية بعيدة عن الحضارة الحديثة بخيرها و شرها ، زاهدة فى مرافقها و أساليها ، منطوية على نفسها ، لقد كانت هذه الفترة دائماً قصيرة مضطربة مهددة بالغز و الحضارى ، و

الثقافى من الخارج ، و موجات هذه المدنية العاتبة التى تتغلغل إلى الجذور و الاعماق ، و تذهب بالقيم و المفاهيم و مبادئ الاخلاق ، و يشك كل عاقل عرف قوة نفوذ هذه الحضارة وسعته و عرف ضعف هذه الاقطار الروحى و المادى و فقدان ما يقاوم هذه الحضارة من إيمان و قوة شخصية وثقة ، يشك فى بقا هذه الاقطار فى سلخها و حصارها المدنى والثقافى والاجتماعى، و يشك فى طول هذه الفترة ، لأنها — مع وجود هذا الضعف فى الشخصية و الفقر فى القوة المعنوية — غير صالحة للطول و الإ متداد ، فضلا عن البقاء و الا متمرار .

زار الاستاذ محمد أسد – الذي عاش في أوربا و تجول في العالم الاسلامي – الجزيرة العربية الوادعة الهادئة في سنة ١٩٣٢م و هي لا تزال متمسكة بتقاليدها العربية الاسلامية أشبه بالماضي منها بالحاضر، لم تجس خلالها الحضارة الغربية، و لم تقتحم سورها – الرملي – الاساليب الغربية و المصنوعات الحديثة، فشك في طول حياة هذه العزلة، و البعد عن تأثير الحضارة الغربية التي طوقت الجزيرة، فقال:

• و عند ما وصلت بتفكيرى إلى ذلك الحد ، سألت نفسى فأة ، إلى متى يستطيع زيد (١) و قوم زيد (العرب) أن

۱ ـ البدوى العربى الذي كان مرافق محمد أسد في مغامراته و رحلاته في صحراء العرب ، و دليله في هذه الرحلة .

يحتفظوا بتهاسكهم الروحى فى وجه الحطر الذى يطبق عليهم بكثير من الحداع و المكر ، و بصورة لا تعرف الرحمة ، أواللين ؟ نحن نعيش فى زمن لم يعد الشرق فيه يستطيع أن يبتى ساكنا سلبياً فى وجه الغرب الآخذ بالاطباق عليه ، إن آلافاً من القوى ـ السياسية و الاجتماعية و الاقتصادية ـ تطرق أبواب العالم الاسلامى فهل يخضع هذا العالم و يستسلم إلى حضارة الغرب و يفقد خلال التفاعل ، لا أشكاله و أنظمته التقايدية فحسب بل جذوره الروحية أيضاً (١) »

نعم لم تطل هذه الفترة فلم تلبث هذه البلاد المقدسة أن غزتها الحضارة الغربية و تدفق فيها سيل المصنوعات الحديثة ، و المستوردات الغربية ، و أكثر من أسباب الترف و من « الكماليات ، فشحنت الأسواق ، و ملائت البيوت ، و قضت على التقشف في الحياة و صفات الفتوة و الفروسية التي عرف بها العرب من قديم الزمان ، و كانت من أسباب قوتهم و انتصارهم ، و ظهر اتصال الجزيرة بالغرب عن طريق الحضارة و الثقافة و السياسة و عن طريق البترول ، و كان هذا الاتصال و هذا الاقتباس من الغرب في مجال الحضارة و التجارة و الثقافة عن ارتجال و تهور و من غير تفكير هادئ و تصميم سابق ، فأصبح هذا الاستسلام للغرب الذي تخوف منه الاستاذ محمد أسد

٢ ـ الطريق إلى مكة ص ١٤٠

أمراً واقعاً ، و أصبحت الجذور الروحية ــ فضلا عن الاشكال و الانظمه التقليدية ــ مهددة .

التقاليد و العادات لاتستطيع

أن تقاوم الحضارة الجديدة: ولن تطول هذه الفترة \_ السلبية \_ في أى قطر من اقطار الشرق لأن التقاليد و العادات و الجهاز الاجتماعي أو الاداري الذي ليس وراءه عقيدة راسخة قائمية على فقه و بصيرة ، و ليس معه ذكا و ألمعية ، و المقدرة الكافيية على تطبيق الحقائق و المبادئ الدينية الحالدة بالحياة المتطورة و حاجاتها الجديدة ، و التمييز بين ما يصلح للاقتباس من الحضارة الجديدة و منتجاتها و ما لا يصلح ، لا يستطيع أن يقف طويلا في وجه هذه الحضارة العارمة ، و كل قطر أو قيادة تمني نفسها بالاحتفاظ بالقديم ، و الانحصار في دائرتها من غير هذه المقومات بالاحتفاظ بالقديم ، و الانحصار في دائرتها من غير هذه المقومات مهددة بالانهيار عاجلا أو آجلا .

و إذا لم يكن الاقتباس من الحضارة الغربية و مرافقها و منتجاتها عن إرادة و تصميم ، و باختيار و تمييز ، و عن فقه و بصيرة ، هجمت هذه الحضارة على هـذا القطر أو المجتمع غصباً ، و على الرغم من قادته و ولاة الأمر فيه ، و على الرغم من العلماء و زعماء الدين ، و رحب بها أهل البلاد ، و فتحوا لها الأبواب ، و التهموها — بصالحها و فاسدها — في نهامة

و جشع ، و اكتسحت القيم الدنيية و الخلقية و غلب قادة البلاد أو ولاتها على أمرهم ، و أفلت منهم الزمام إلى آخر الابد . لابد من التخطيط

وإصلاح الاوضاع: لقد أصبحت الأقطار الشرقية حدم غير استشناء تقريباً حفريسة الحضارة الغربية في الزمن الآخير، و أنجرفت في سيلها العارم من غير امتناع ، أو مقاومة لفقدان العقل الراجح المتزن في القيادة و فقدان « عملية التمييز و الاختيار المحكمة » في الوجهين ، و عدم وجود التصميم أوالتخطيط الحصيم في نظام المعارف و تنظيم البلاد تنظيما جديداً قائماً على التجارب الحديثة ، و بسبب وجود نظم و أوضاع كانت نتيجة الانحراف عن التعاليم الاسلامية الصحيحة ، لا يقرها العقل و العدل ، و لا تصلح للبقاء في أي عصر من العصور فضلا عن هذا العصر القلق الثائر .

و هذه قصة افغانستان التي عرفت في الشرق بشدة محافظتها و تمسكها بالقديم و التقاليد الافغانية القديمة ، فقد استطاعت أن تعيش بعيدة عن تأثير الحضارة الغربية محتفظة بتراثها القديم من ثقافة و اجتماع ، تزهد في الجديد الصالح حتى رفعت الحجاب بينها و بين الحضارة أخيراً و بدأت تهجم على الحضارة الغربية و عاداتها و تأخذها بنهامة و شغف .

و تكاد تكون هذه قصة اليمن ، و جميع الاقطار الاسلامية

التى أقامت حولها سوراً عالياً يمنع من دخول كل جـــديد ، من العلوم المفيدة ، و التنظيمات الصالحة ، و الوسائل البريئة وطرق ترفيه الشعب ، و تقوية البلاد عسكريا و صناعياً و تمويناً .

و لقد كان الوعى الاسلامى كافياً و كافلا لا صلاح هذه الاوضاع و لكنه كان ضعيفاً أو مغلوبا على أمره ، حتى جائت هذه الحضارة المادية الثائرة تنادى فى شئى كثير من الغلو و الاسراف بالحرية و المساواة ، و تدعو إلى قلب الاوضاع القديمة مهما كانت ، فتفشى القلق و التذمر فى هذا المجتمع ، و قوى الشعور و تضخم بفساد هذه الاوضاع و عدم صلاحيتها للبقا ، و جاشت النفوس بالكراهة و الثورة على الاوضاع التقائمة مهما كانت عاقبتها ، و هذا سر ظهور الثورات العسكرية فى الاقطار الاسلامية ثورة بعد ثورة ، و حكم عسكرى على اثر حكم عسكرى آخر .

سبب حدوث الثورات في

العالم الاسلامي و علاجه: و لعل العالم الاسلامي كان أكثر استعداداً و تهيؤاً لهذه الثورات لوجود الوعى الديني ، الذي يبعث على القلق و الانكار في هذه البلاد أكثر من عالم آخر أو مجتمع آخر ، أو لفساد الاوضاع فيه أكثر من أي ناجية ، و مادام التخاف في الحياة و القوة و مادام الفقر المدقع في بعض الطبقات الذي لا يجدد معه صاحبه مايقيم الصاب ، و يكسو

العورة ، و يمسك الرمق ، و مادام الثراء الفاحش ، و الاكتناز المجرم و العبث بالأموال إلى حد السفاهة و الجنون ، و مادام الترف و الفجور و الاستهتار في طبقات الامراء و الاغنياء تروى قصصه المصحكة المبكية في كل ناد و في كل صحيفة ، ومادام الجهل ضاريا أطنابه على الشعب ، ومادام العلما. و زعما الدين يتقاصرون عن أدا واجبهم الديني ، و إزجاء كلــــة الحق أمام الأقوياً و الأغنياء و يتنبانسون في المنباصب و الوظائف و يتصارعون على التافية من الخلافيات و الخسيس من المــادة ، و حكاماتهم تروى و تتناقل ، و مادامت التربية الدينية و الأمثلة العملية ــ فى الورع و الزهادة و سمو النفس و الشجاعة الدينية ـــ مفقودة أو نادرة في حــــكم المعـــدوم ، و مادامت الدعايات و الدعوات تتسرب إلى المجتمع و تجـد مر تعا خصباً في النفوس ، و أدلة و مؤيدات في الأوضاع ، مادام هذا الوضع الغير الطبيعي و الغير الاسلامي سائداً في هذه الأقطار الاسلامية فا نها مهـددة ـــ لا محـالة ـــ ىالفوضى الخلقيـــة و السياسية ، معرضة للثورات العسكرية أو الشعبية ، واقفــة على فوهة بركان متهيئي للا نفجار في أي وقت كان .

و لا يمنع مر ذلك سلطة قوية ، أو عقاب صارم ، أو عاسبة دقيقة ، أو مراقبة تحاسب على الناس الأنفاس و تتبع الحواطر و الهواجس ، و لا دعامات صحفية أو إذاعية ، و لابذل

أمــوال طائلة على أصحاب الاغراض و المطامع ، و لا مآدب سخيــة فى السفارات ، و لا مشروعات ترضى أصحاب العاطفــة الدينية ، إنما سبيله مواجهة الحقائق بشجاعة و علم ، و إصلاح الأوضاع باخلاص و صدق ، و إزالة ما يجب إزالتـــه مر\_\_ الفساد ، و تحقيق ما يجب تحقيقه من المطالب ، و تحقيق العدالة الاجتماعية كما أمر بها الاسلام و ثبت فى صريح القرآن و صحيح السنة ، و السعى الحثيث لرخا ً الشعب ، و أن يجد كل فرد من أفراد الشعب – بقــدر الامكان – قوته ، و منع البذخ الذي يحول بين الشعب و قوته ، و « حاجيـاته ، و أن يسبك نظام المعارف سبكا جديداً يتفق مع عقيدة هذه البلاد و رسالتها و مع تطور العصر الحديث و علومه الجديدة ، و يخلق في الجيل الجديد الايمـان و الخلق و الاستقامة و الثقـــة بالنفس ، و الاعتزاز بالدين و الحاسة في سبيله ، و يخلق فيه روح الابتكار و الاستقلال الفكرى، و العصامية و مواجمة الغرب بشجاعة و ذكاء ، و إعادة الروح الدينية و الايمــان القوى . و الشعور الخلق ، و الوعى الاسلامى ، في الشعب ، و إزالة القلق و التذمر بازالة أسبابهما و دواعيهما ، و باصلاح الأوضاع و السير و و الاقتباس من الغرب ما يصلح لشعب إسلاى ، و يتفق مع عيقدته السمحة ، و ما له قيمة عملية إيجابية ، و ما يقوى الشعب و ينفعه في كفاح الحياة و المجد والدعوة إلى الله . هذا هو السيل الوحيد لا قرار الامن و السلام، في هذه المناطق الشرقية الاسلامية، و بقاء هذه الشعوب على إسلاميتها و عقيدتها و سيرتها الدينية، و بعبارة علمية مركزة و إن العالم الاسلامي و أقطاره في حاجة إلى بناء مجتمع اسلامي تقدمي عادل تستطيع فيه الطريقة الاسلامية في الحياة أن تعبر عن نفسها تعبيراً عملياً و ثقافياً (1) :

الموقف الثانى موقف

الاستسلام و التقليد: و الموقف الثانى ، موقف الاستسلام و المخضوع الكامل ، موقف المقلد المؤمن المتحمس ، و التلييذ البار الصغير الذى لم يبلغ بعد سن التمييز ، و هدو أن يقبل العالم الاسلامى – أو جزء منه – هذه الحضارة – المادية الآلية ذات الطبيعة الحناصة – بحذافيرها ، يقبلها بعقائدها الأساسية ، و مناهجها الفكرية ، و فلسفاتها المادية ، و نظمها الاقتصادية و السياسية ، التي نشأت و اختمرت في بيئة بعيدة عن بيئة هذه الأقطار تحت ضغط عوامل و حوادث خاصة ، و بتوجيهها، و يحاول تطبيقها في هذه اللهد الاسلامي برمتها ، و يتحمل في سبيل ذلك كل صعوبة و عنت ، و يدفع له أعظم ممن ، و أميظ قمة .

١ ـ استفدنا في هذا التعبير من بعض ما جا في كتاب والطريق إلى مسكمة على للاستاذ محمد أسد ص ٢٢٠٠.

حـــركة « التغريب »

في تركيا و أسبابهـا: و قد سبقت ــ إلى هذا الأسلوب من التفكير و المنهج من العمل – تركيا الاسلامية ، و كان ذلك تتيجة طبعية لعوامل كشيرة ، و رحلة طويلة ، فقد حاربت بسلاح عدوهـا العلمي و الصناعي ، و فرطت في اقتبـاس العلوم المفيدة من أوربا و الصناعات و الفنون الحربية و التنظيم الادارى تفريطاً مجرماً ، و أبدى العلما و زعما الدين ضعفاً و قصوراً في توجيه الامة و البلاد توجيهاً علمياً و فكريا ، و في الايشراف على اتجاهاتها التي يفرضها الزمان و المكان، و تغير الأحوال فى العالم كله ، و تقرير الصالح منها ، و تزييف الطالح ، و وقفوا على ما وقف عليه العلم و المعرفة و التفكير ، في القرن الثامن عشر ، و فوق كل ذلك فقـد استغل السلاطين ــ إلا من عصم ربك ـــ اسم الدين و اسم الخلافة لصيانة مصالحهم الخاصة ، و تحقيق رغباتهم ، و كانوا من أسباب تأخر البلاد ، و الهزائم و الانتكاسات التي تحققت بالأمة ، و ممالأة الأعداء في أحيان .

أما الجيل الجديد ، الذي كان يتلق ثقافته في عواصم أوربا أو في بعض الكليات العصرية ، في تركيا ، فقد نشأ على الاستهانة بقيمة الدين و اليأس من مستقبله ، و كراهة رجاله و احتقارهم و على تقديس الحضارة الغربية و تمجيدها ، و الخضوع الزائد للقيم المادية و المفاهيم الغربية ، و فقد في هذا الجيل العقل النابغ المتعمق الذي يقدر على نقد فلسفة الحياة الغربية و معرفة جوانب الافراط و التطرف و معرفة ما يصلح لتركيا الزعيمة للعالم الاسلامي اقتباسه و الافادة منه ، و ما لايصلح و لا يتفق مع طبيعتها و تاريخها و مكانتها في العالم و مركزها في الشرق الاسلامي ، و أكثرهم من نوع « العسكريين ، و المعلمين الذين لم تكن ثقافتهم واسعة و لاعميقة و لاحرة (١) أو الذين انتهت بهم تجارب حياتهم الخاصة ، و ما لقوا من العلما و « المحلما و « المحافظين ، من تثبيط أو عدم تشجيع ، و ما جربوه فيهم من جمود و ضيق تفكير ، و ما رأوه في الجيل المسلم القديم ، و زعمائه من النفاق ، يقولون ما لا يفعلون ، و ينهون عن شتى و يأتونه ، أو ما شاهدوه في البلاد من تأخر و ضعف

ا \_ تقول الفاصلة خالدة اديب خانم فى كتابها و الصراع فى تركيا بين الغرب و السرق ، كان أعضا جمعية الاتحاد و البرقي الشبان من صغار الموظفين الرسميين ، أو ضباطاً فى الجيش ، و لم يسكن فيهم فى أول الأمر فرد واحد ، حائزاً على مكانة علمية سامية ، و يفهم الفرق بين العصر القديم و العصر الحديث فى ضوء التحليل و النقد العلمي ، و لسكن هولا الشباب كانوا أقرب إلى الشعب و كانوا إنتاجا وطنياً خالصاً ، و كان معظمهم من أهل مقدونيه الذين اشتهروا يحب الواقعية و القسوة ، و لا يتحاشون عن شى فى سبيل الوصول إلى غايتهم ، يحب الواقعية و القسوة ، و لا يتحاشون عن شى فى سبيل الوصول إلى غايتهم ، لذلك رغم أنهم كانوا يهدفون إلى غاية نبيلة ، كانوا يستخدمون جميع الوسائل الموصول إلى غرضهم من غير احتشام و تورع .

انتهى بهم كل ذلك إلى الثورة على كل قديم ، و على كل موجود ، و على التصميم على • تغريب ، تركيا .

ضيا كوك البو فلسفته : و وجد مثل ( ضيا كوك الب ) (١) في مجال التفكير ، الذي دعا بكل قوة و صراحة إلى سلخ تركيا من ماضيها القريب ، و تكوينها تكويناً غربياً قومياً خالصاً ، و إيثار الحضارة الغربية على أساس أنها امتداد للحضارة القديمة التي ساهم الأتراك – على زعمه – في تكوينها و حراستها ، يقول في مقالة له :

وإن الحضارة الغربية المتداد لحضارة حوض البحر الابيض المتوسط القديمة ، وكان مؤسسو هذه الحضارة – التى نسميها بحضارة البحر الابيض المتوسط – من الاتراك ، مشل السهاريين ، و الفينقيين و الرعاة ، لقد كان فى التاريخ ، عصر طورانى قبل العصور القديمة ، لأن سكان آسيا الوسطى القداى كانوا أجدادنا و فى زمن متأخر جدداً ، رقى الاتراك المسلون هذه الحضارة و نقلوها إلى الاوربيين ، و بتحطيم الامبراطوريتين

ا ـ ولد فى سنة ١٨٧٦ م و تعلم فى استبول ، و عين استاذاً لعلم الاجتاع ، فى جامعــة استبول ، و كتب معظم مقالاته بين ١٩١١ و ١٩١٨ م و بين ١٩٧١ و ١٩٢١ المائة لتى توفى فيها ، و يعتبر كال أتاتورك تلبيذاً له فى آرائه و اتجاهاته ، و مطبقاً لما رسمه ضياء من المشروعات و المخططات الفــكرية فى يحوثه و مقالاته

الرومانيتين الغريبة و الشرقية أحدث الآتراك انقلابا في تاريخ أوربا ، لذلك نحن جز من الحضارة الغربية و لنا سهم فيها ، و يذكر موجبات اعتناق الحضارة الغربية و ما يحدث ذلك من انقلاب ، و ما يفيض من قوة و روح جديدة ، و مركز في العالم ، و أنه لا يستلزم الانسلاخ من الدين القديم ، فيقول : « حين تقطع أمية شأواً بعيداً في نشو مها ، ترى من الواجب أن تغير حضارتها أيضاً ، لما كان الاتراك قبائل رحالة في آسيا الوسطى دانوا بحضارة الشرق الاقصى ، و لما انتهوا في آسيا الوسطى دانوا بحضارة الشرق الاقصى ، و لما انتهوا إلى عصر « السلطنة » دخلوا في مساحة الحضارة البرنطيبة ، و الآن في طور انتقالهم إلى الحكومة الشعبية ، هم مصممون على قبول حضارة الغرب .

إن شعوبا تدين بديانات مختلفة يمكن أن تدين بحضارة واحدة ، إن اليابانيين و اليهود يشاركون الأوربيين فى حضارة واحدة ، رغم اختلافهم فى الدين و العقيدة ، و بعبارة أخرى الدين و الحضارة شيئات مختلفان ، لذلك من المغالطة أن تسمى « حضارة اسلامية ، كا لا يصح أن تسمى « حضارة مسيحية ، الدين محدود فى العقيدة و الطقوس التى لا صلة للفنون و العلوم مها »

ه لما حرر الغربيون أنفسهم من رواسب القرون الوسطى
 كان المسيحيون الخاضعون للكنيسة ، الارثو ذكسية في روسيا

الا يزالون عبيداً لها ، و قد عانى بطرس العظيم صعوبات شديدة في كفاحه لتحرير الشعب الروسي من سيطرة الحضارة البرنطية ، و تقديمهم إلى الحضارة الغربيــة ، و لكي يعرف الانسان ما هي الوسائل و الاساليب التي يجب أن تستخدم لتغريب البلاد وطبعها بطابع الغرب يكني أن يدرس تاريخ إصلاحات بطرس ، و كان الناس يعتقدون إلى ذلك الحين أن الروسيين لا يصلحون للتقدم ، و لكنهم بعد الثورة بدأوا يتقدمون بسرعة زائدة ، و يقطعون شوطاً بعيداً في ميدان النهضة ، و هذه الحقيقة التاريخية تكنى لاثبات أن الحضادة الغربية هي الشارع الوحيد إلى التقدم ، « علينا أن نختار إحدى الطريقين ، إما أن نقبل الحضارة الغربية أو نظل مستعبدين لقوى الغرب ، لامد أن نختــار أحد الأمرين ، يجب علينا أن نسيطر على الحضارة الغربية لندافع عن حريتنا و استقلالنا ،

دور تركيا التقليدى: إن قادة هــذا الفكر و الدعوة التي يترعمها ضياء كوك الب، كانوا يستحقون إعجابا كبيراً من المؤرخين المنصفين، و رجال الفكر الاحرار في العالم الاسلامي، و إن تركيا كانت تحتل مركزاً خطيراً، في خريطة العالم السياسية، و الثقافية، و الاجتماعية، و قد تغير مجرى التاريخ إذا سيطرت على الحضارة الغربية، و امتلكت ناصيتها تقودها و تسيربها، إلى غاية مرسومة، و تتصرف فيها تصرف القائد

الحر ، الذي مملك إرادته ، و العالم المجتهد الذي يفكر بعقله ، وكانت القدوة الحسنة للشعوب الشرقية الاسلامية التي تعياني الصراع العنيف بين الشرق و الغرب ، و تواجه تحدى الحضارة الحديثــة السافر ، و تنظر إلى تركيا كزعيم و إمام ، و أول من اكتوى من الشعوب الاسلامية بنار هذا الصراع بين الغرب و الشرق و واجه زحف الحضارة الغربية وفلسفة الحياة الحديثة. و لكر\_ ذلك ــ مع الأسف ــ لم يتحقق ، إن الذي تحقق هو تقليد تركيا للحضارة الغربية و تمسكهـا ببعض شعاراتها و مظاهرها ، و الاصلاحات السطحية التي لا تقدم و لاتؤخر في حياة الشعوب و الامم و المجتمعات و المدنيات ، و لاصلة لها بالقوة الحقيقية و العظمة السياسية ، و التي فصلت تركيا عن ماضيها القريب ، و عن التراث العلمي الغني الذي ساهمت في تكوينه الاجيال الكثيرة و العةول الكبيرة ، و فصلت تركيا - زعيمة العالم الاسلامي بالأمس - عن العالم الاسلامي ، و أحدثت فجوة عيقة بين رجال الحكم و التوجيـه ، و بين الشعب المسلم القوى ، الفائض مالحب و الايمان و العاطفة الدينية ، الذي ملاً قلوب العالم مهاية و إجلالا لقوة هذه العاطفـــة و تدفقها ، و استطاع أن يقف فى وجه أوربا و غاراتها الساحقة ، و مؤمراتها الدقيقة المستمرة ، التي لم تنقطع و لمرتقف يوما واحداً و التي لا قبل لأمة عادية بها ، رغم الضعف الشديد المستمر في

إن دور الشعب التركى فى اقتباس الحضارة الغربية كان دوراً تقليديا يخلو من كل « أصالة » و من كل ابتكار ، و من كل عصامية ، و من كل إنتاج ، فلم تعمل شئياً جديا للسيطرة على هذه الحضارة التى انطلقت من الغرب المادى ، السيطرة التى دعا إليها ، و حلم بها ، ضيا كوك الب ، فى مقالته السابقة ، و لم تعمل شيئاً لامتلاك ناصيتها ، و التغلب على قيادتها ، إنما كان دورها دور الاستعارة و دور التطبيق ، لا أقل و لا أكثر ، و لم ينبغ فيها فى هذه الفترة نابغة ، فى

العلوم التطبيقية ، و لا عملاق فى العلوم و الآداب ، و لامؤسس مدرسة جديدة من مدارس الفكر و الفلسفة ، و لا من يضيف إلى هذه الحضارة شيئاً أصيلا له قيمته العلبيسة ، و لذلك بقيت شعباً متوسطاً يعيش على حاشية الشعوب الآوربية، و لم يكن هذا قيمة ما ضحى به هذا الشعب من السطوة السياسية و الحماسسة الدينية ، و الدوافع الخلقية و الزعامة فى العالم الاسلامى .

ومأثرته التقليدية: لم يكن كمال أناتورك (١) – مؤسس تركيا

١ ـ هو مصطنى كال باشا بن على رضابك ، ولد بمـــدينة ـــلانيك سنة ١٢٩٨ هـ ١٨٨٠م، وأصل أسرته من قرية بالاناضول، والتحق بمدرسة ابتدائيـة تــير على النهج الأوربي الحديث ، ثم بمـدرسة أهلية ثانوية فمكت بها سنة ثم تركبا و دخل مدرسة حربية ، ثم انتقل إلى المدرسة الحربية باستانبول و تخرُّج منهــا صابطاً ، وكان ذلك في عهد السلطان عبـــد الحميد الشاني ، و اشترك في بعض المؤامرات ضده ، نقبض عليـــه و نني إلى دمشق و هرب منهــا إلى سلانيك ، و النحق بجمعية والاتحاد و الترتى ، و النحق بالجيش ، و عهد إليه بالاشراف على سكة حديد مقدونية ، و خلع السلطان عبد الحيد ١٣٢٧ ـ ١٩٠٩ ، و قامت الحرب العالميسة الأولى سنة ١٣٣٣ ه ١٩١٤م و انضمت تركيـا إلى ألمـانيا و و النمسا، و اشترك كال في هذه الحرب وكان له موقف عظيم في معركة غاليسبولي سنة ١٩١٥ م فذاعت به شهرته و انتهت الحرب سنة ١٩١٨ م بهزيمة ألمــانيــا و تركيها ، و احتلت انجاترا و حلفاؤها استانبول ، و اختل الأمر.. في بلاد الاناصول فاختيركال ليقوم بحفظ النظمام سنة ١٩١٩ م و أعارب الحرب على اليونمانَ الذين استولوا على أزمير و انتصر عليهم سنة ١٩٢١م في ممركة سقارية و لقب بالغازي. ، و أقام في انقرة حكومة مستقلة ، و ألغي الحلافة و سلطنــة آل عثهان ، و أقام حكومة جهورية علمانية كان أول رئيسها سنة ١٩٣٤ م و استمر على ذلك حتى توفى سنة ١٩٣٨ م ٠

الجديدة – عالماً واسع الثقافة ، أو مفكراً عميق النظر ، إنما كان زعيما قوميـاً قوى الإرادة ، و حاكمـاً قويا شديد التنفيذ يوجز وصفه مؤرخـه الانجايزى الشهير ، فيةول : • في مواهبـه و كفايته كان جنديا ، و في غريزته كان معلم ثانوية ، و في اتجاهه كان سياسياً ، (١)

و مأثرته التاريخيــة أو بطولتــه ــ كقائد و زعيم ــ مقصورة على • عملية النقل و التحويل ، التى قام بها و نجح فيها أكثر من غيره ، يقول المؤرخ السابق ملخصاً دوره •العظيم، الذى مثله فى تاريخ تركيا الاخير .

انطلق (كال أناتورك) يكمل عمل التحطيم الشامل الذى شرع فيه ، و قد قرر أنه يجب عليه أن يفصل تركيا عن ماضيها المتعفن الفاسد ، يجب عليه أن يزيل جميع الانقاض التي تحيط بها ، هو حطم فعلا النسيج السياسي القديم ، و نقل السلطنة إلى (ديمقراطية ) و حول الامبراطورية إلى قطر فحسب جعل دولة دينية جمهورية عادية .

إنه طرد السلطان ( الخليفة ) و قطع جميع الصلات عن الامبراطورية العثمانية ، و قد بدأ الآن في تغيير عقلية الشعب بكالها ، و تصوراته القديمة ، عاداته ، لباسه ، أخلاقه ، و تقاليده ، أساليب الحديث ، و مناهج الحياة ، المنزلية التي

<sup>(1)</sup> H.c. Armstrong Grey Woolf P. 294

تربطه بالماضى ، و بالبئية الشرقية ، لقد كان ذلك أصعب بكثير من تكوين الجهاز السياسى من جديد ، و كان يشعر بصعوبة هذه العملية فقد قال مرة: • انتصرت على العدو ، وفتحت البلاد هل استطيع أن انتصر على الشعب ؟ » (1)

إنه انتصر على الشعب حقاً فقد جعل الدولة علمانيـة ، ليس الاسلام دينها الرسمى ، و أحدث الفصل بين الدين والسياسة و قرر أن الدين قضية شخصية ، لكل فرد أن يختار له دينا و يدين به ، من غير أن يحكون له دخل فى السياسة ، و الادارة، و ألغى الحلافة ، و ألغى المحاكم الشرعية ، و قانون الشريعة الاسلامية ، و قرر العمل بالقانون المدنى السويسرى ، والقانون الجنائى الايطالى ، و القانون التجارى الألمانى ، و أدخل الأحوال الشخصية فى القانون المدنى الأوربى ، و منع التعليم الدينى ، وعطل مراكزه ، و منع الحجاب ، و قرر السفور و التعليم الختاط ، و ألغى الحروف العربية و أبدلها بالحروف اللاتينية ، و منع الآذان بالعربية و جعله بالتركية ، و غير اللباس ، و ألزم لبس القبعة ، و بعبارة مورخه .

« قد حطم الاساس الديني و غير وجهة نظر الشعب التركي و الحكومة التركيية، (٢)

<sup>(1)</sup> Grey Woolf · P 287 (2) P · 190

إن و أتاترك ، نجح في إقصاء العنصر الاسلامي و العربي من الحياة التركية ، و لا يدري أحد هل كان هذا الانتصار موقتا تقضى عليه ثورة الشعب التركي المسلم ، و انتفاضته الايمانية ، أم تطول مدته ، و على كل فقد كان تغييراً شاملا عميقاً .

العالم الاسلاى: و هكذا كانت تركيا – مع الاسف – طليعة حركة التجديد – و بعبارة أصح التجدد – و طليعة و التغريب، و قدوة الرعماء و التقدميين، في الدول والحكومات و الاقطار الاسلامية، و كان كال أتاتورك رمن التقدم و الثورة، في كل بلد ناهض، و في كل مجتمع متحرر في العالم الاسلامي، و المثل الاعلى القادة و السياسيين و المفكرين المسلمين على اختلاف أجناسهم و بيئاتهم، و لا نعرف زعيما المسلمين على اختلاف أجناسهم و بيئاتهم، و لا نعرف زعيما البلاد – على فقره في النبوغ العقلي و التعمق – من زعماء البلاد و أعال أو النبوغ العقلي و التعمق – من زعماء البلاد و أعال الرغبة في تقليده و الاحتذاء به، مثل ما فعل و كان كال أتاتورك، في الزمن الأخير.

وكان السبب الأكبر فى ذلك ما اشتهر أنه أنقذ تركيا من الحطر المحدق بها الآخذ بالحناق ، و أسس حكومة قوية ، و كسب احترام الحكومات الاوربية و الزعما السياسيين فى أوربا ، وكان المسلون فى الشرق متعطشين إلى القوة السياسية و المجدد و الاستقلال ، يخضعون بالاجلال لكل من يتسم بذلك أو يسعى إلى ذلك ، فخضعوا لاتاتورك و دانو له بالحب العميق و التقديس المفرط ، و نسوا فى تقديسهم ما للشعب التركى المؤمن الشجاع من سهم و من فضل فى هذه الثورة ، و فى التمرد على الاوضاع القاسية ، و الامم الضارية ، و فى بناء هذا الكيان القوى المتين ، و ردوا الفضل كله فى ذلك إلى عبقرية «كال » و قيادته الفذة .

و السبب الثانى أن اصلاحاته صادفت رغبسة فى نفوس الزعما القوميين ، و عبرت عما تجيش به نفوسهم من القلق و الثورة على القديم ، و التحرر من ربقة الدين ، و الاتجاه بشعوبهم إلى الحضارة الغربية ، و مهما كانت الاسباب فان كال أتاتورك قد حل محلا فى النفوس لم يشغله زعيم شرقى من زمن طويل ، و كان له تأثيره المتوقع فى اتجاه الشعوب و الامم الاسلامية و الموقف الذى اتخذته أزا الحضارة الغربية .

الصراع بين الشرق

و الغرب فى الهند: و كان المجال الثانى الذى ظهر فيه له لعوامل سياسية و ثقافية الصراع بين الشرق و الغرب واضحاً قويا ، و كان مكلفاً باختيار أحد الطريقين ، الحياة الاسلامية على أساس العقيدة و الإيمان، و الحياة الغربية على أساس القوة و التقدم ، هو الجند التي توطدت فيها الحكومة البريطانية ،

الزعيمة للحضارة الغربية فى الشرق و زحفت إليها العلوم الحديثة و التنظيمات الجديدة ، و ما تستبعها من آلات و مصنوعات و آرا و فلسفات ، و كان الشعب الاسلامي الهندي منهوك القوى ، مثخنا بالجراح ، مجروح الكرامة ، تعانى دهشة الفتح و عار الهزيمة ، و جيشاً من التهم و الظنون ، و يواجه فاتحاً متلتاً بالقوة و الشباب و الثقة ، و حضارة زاخرة بالجدة و النشاط و الانتاج ، و قضايا كثيرة و مشكلات تطلب الحل السريع الحازم ، و الموقف الواضح الحاسم .

القيادة الدينية

و المدرسة القديمة : في هذه الساعة العصيبة الدقيقة ، و في هذه الحالة النفسية الحرجة برز في الميدان نوعان من القيادة ، أولهما القيادة الدينية التي يتزعمها علما الدين، و القيادة الثانية، يتزعمها سيد أحمد حان و تلاميذه و أنصاره من أهل المدرسة الجديدة .

أما علماء الدين فقد كانوا أقوى علماء العالم الاسلام شخصية دينية ، و من أكثرهم رسوخا في الدين ، و زهداً في الدنيا، و إيشاراً للاخرة ، و غيرة على الاسلام و جهاداً في سبيله بالنفس و النفيس ، و لكن جوهم الخاص الذي عاشوا فيه ، و ثقافتهم القديمة ، لم تمكنهم من السيطرة على هذه الحضارة الغربية و الثقافة الجديدة و قيادتها إلى ناحية جدية بجدية تعود

على الاسلام و المسلمين بالنفع و القوة .

مم إن الهمجية التي ظهرت من الحكومة الانجليزية والقسوة النادرة التي عاملت بها المسلمين الذين اعتبرتهم أصحاب الفكرة في الشورة الفاشلة سنة ١٨٥٧م و قادتها (١) و تحمس الحكام و الولاة الانجليز لنشر المسيحية في طبقات الشعب الهندى ، والسرعة الزائدة التيكانت الحضارة الغربية تنتشربها في الجهور وتأثيرها في عقيدة المسلمين و أخلاقهم، كل ذلك وضعهم في مركز الدفاع عوضاً عن المحوم ، و جعلهم يفكرون في الاحتفاظ بالبقية الباقية من العاطفة الدينية ، و الروح الاسلامي و مظاهر الحياة الاسلامية و الدعوة إلى التجنب عن هذه الحضارة و الابتعاد عنها ما أمكن ، و جعلهم يفكرون في بناء معاقل الحضارة الاسلامية و الثقافة الاسلامية ، و العلوم الشرعية ، و تخريج العلماء و الدعاة و المرشدين من هذه المعاقل التي سميت بعد بالمدارس العربية .

وكان على رأس هذه الحركة الاصلاحية و التعليمية المنتجة مولانا محمد قاسم النانوتوي (٢) مؤسس معهد ديوبند الكبير، و

١ - إقرأ فصل « الدور الذي قام به المسلمون في تحرير الهند ، في كتابنا « المسلمون في الهند ، ص ٨٤ - ٩٤

۲ ـ هو الشيخ الامام قامم بن أسد على البكرى الناتوتوى ولد بناتوته سنه ١٢٤٨ و قرأ على الشيخ عبد الغي بن ابى سميد الدهلوى و أخذ الحديث عن الشيخ عبد الغي بن ابى سميد الدهلوى و أخذ الطريقة عن العارف الكير الشيخ امداد الله العمرى التهاتوى و أسهم فى ثورة سنه ١٨٥٧ على الحكومة الانكابرية و اضطر إلى الاختفا مدة من الزمان و تبنى فكرة تأسيس مدرسة كبيرة فى ديوبيد و انقطع إليها و كانت له مواقف به

كان لهــذه الحركة وقادتها فضل كبير فى تمسك الشعب الهنــدى الاسلام بالدين و شريعة الاسلام ، و تفانيه فى سبيله ، والتماسك أمام الحضارة الغربية المادية الإلحادية تماسكا لم يشاهـــد فى بلد إسلامى آخر تعرف بهذه الحضارة و وقع تحت حكم أجنبى ، وكانت ديوبند زعيمة هذا الاتجاه و المركز الثقافى ، الدينى والتوجيهى الاسلامى الاكبر فى الهند (1)

حركة ندوة العلماء : وكانت حركة ندوة العلماء الفكرية التي أسسها مولانا محمد على المونكيري (٢) وقادها الاستاذ شبلي

عظيمة فى مناظرة النصارى و الآرية ظهرت فيها براعته و ذكاؤه و إخلاصه و عارض قائد الحركة التعليمية الجديدة السيد احمد خان لآرائه الشياذة و حريتة الوائدة فى تضير القرآن و الدعوة إلى تقليد الحضارة الغربية و قد اعترف السيد احمد خان بتبحره فى العلم و إخلاصه فى المعارضية و زهده فى زخارف الدنيا ، له مؤلفات بدية اشهرها تقرير دايذيز ، و حجة الاسلام ، و آب حيات ، وفى إلى رحمة الله سنه ١٢٩٨

إنظر قصل: و مراكز العلم و الثقافة الاسلامية ، في كرتاب و المسلمون في الهند.
 ع. 35 - 37 .

٧ ـ هو السيد محمد على بن عبد العلى الحسينى ، ولد فى كانفور فى ٣ شعبان ١٣٦٢ه 
٢٨ يوليو ١٨٤٦ م ، تخرج فى مدرسة فيض عام كانفور ، و بايع الشيخ العارف فضل 
رحمن السكنج مراد آبادى و اختص به ، قاوم حركة التنصير فى الهند مقاومة فعالة و 
ألف و كتب و قام بجولات واسعة فى البلاد و أسس ندوة العلماء فى سنسة ١٣١٠ ه 
\_ ١٨٩٣ م ، و أنشأ دارالعلوم التابعة لها فى عام ١٣١٦ ه - ١٨٩٨ م ، و قاوم حركة 
القاديانية فى وبهار ، و بايعة خلق كثير يعدون بالآلاف ، توفى فى ٩ ربيع الاول 
سنة ١٣٤٦ ه و كان من كمار المخاصين و العلماء الربانيين الذين شعروا بتغير الأحوال و 
الأوضاع فى العالم الاسلامى ، و نهضوا المتجديد فى مناهج التعليم الدينى .

النعماني (٣) و زملاؤه ، و دارالعلوم التابعة لها جديرة باحداث قنطرة تصل بين الثقافتين الاسلامية و الغربية ، و الطبقتين ، علماء الدين و المثقفين العصريين ، و إحداث فكر جـديد يجمع بين محاسن القديم و الجديد ، و بتعبير أصحاب هذه المدرسة الفكرية « بين القديم الصالح و الجــديد النافع ، و « بين التصلب في الأصول و الغايات و التوسع و المرونة في الفروع و الآلات، فكانت ـــ لو قدر الله ـــ خطوة مبـــاركة و فتحاً جديداً يستحق التقليد في الأقطار و المجتمعات الاسلامية التي خاضت في ذلك العمد في معركة الصراع بين القديم و الجـديد ، و لكن هذه الحركة -لم تحظ بالتماون الذي كانت تستحقه من كلتا الطبقتين ، القديمــــة و الجديدة ، لا تساع الفجوة بينهما ، و لوجود التطرف و المغــالاة فيهمًا ، و للخلافات التي حدثت في صفوف العاملين لهذه الفكرة ، و أخيراً لا آخراً لمدم وجود طبقة من الاساتذة والموجهين،

٣ ـ هو الشبخ شبلي بن حبيب الله ولد فى سنة ١٢٨٤ ه فى آعظم كره، و درس زمانا فى كلة على كره، و صحب السيد أحمد خان مؤسس الكلية و أنكر بعض اتجاهاته المتطرفة و فارق الكلية و زار تركيا و مصر و سوريا ، و أقام فى حيدرآباد خسين سنين ، مديراً لنظارة العلوم و الفنون ، و أسهم فى حركة ندوة العلما و كان عضوها النشيط والمشرف العلمي لمدة ثمانية أعوام ، ثم استقال و أسس المجمع العلمي المعروف بدار المصنفين ، فى آعظم كره و ألف فى التاريخ الاسلامي كتبا مهمة ، وكانت له مكانة مرموقة فى الشعر و الادب و التاريخ ، و من مصنفاته المشهورة ، سيرة المامون و سيرة النمان ، و كرتاب الجزية فى الاسلام ، و حقوق الذميين ، و الفاروق و شعر الدجم و غير ذلك ، توفى ١٣٣٢ ه ببلدة آعظم كرة .

الذين قد تبحروا فى الثقافتين ، و قد أحسنوا هضمهما ، و كونوا من هذه المواد — التى قد تبدو متناقضة — رحيقاً صافياً شهيا نافعاً ، كما تعمل النحل من الازهار و الاشجار ، و بتى معظم الشعب يتأرجح بين طبقتين ، طبقة ترى العدول عن القديم و نظمه التعليمية و الانحراف عنها قيد شعرة ضربا من التحريف أو نوعا من البدع ، و طبقة تقدس كل ماجا من الغرب و تبرئه من كل عيب و نقص ، و تعتقد بأصحابه العظمة و العبقرية ، فى جميع الآرا و المذاهب الفكرية .

قيادة السيد أحمد خان

و مدرسته الفكرية : أما القيادة الثانية التي ترعها سيد أحمد خان فقد قام على أساس تقليد الحضارة الغربيه ، و أسسها المادية و اقتباس العلوم العصرية بحذافيرها و على علاتها ، و تفسير الاسلام و القرآن تفسيراً يطابقان به ما وصلت إليه المدنية والمعلومات الحديثة في آخر القرن التاسع عشر المسيحي (١) و يطابقان هوى الغربيين و آرامهم ، و تقبلهما أذواقهم ، و استهانة بما لا يشتمه الحس و التجربة ، و لا تقرره علوم الطبيعة في بادى النظر ، من الحقائق الغسة ، و أمور الطبيعة (٢)

١ - وكان كما لايخنى دوراً لم تبلغ فيه العاوم الطبعية نهايتها و اكتهالها ، وكانت لا ترال في دور الطفولة و النشو" و الارتقا. .

٢ ـ إقرأ التفصيل و فهم أسلوب النفكير لديني الذي اتبعه سر سيد أحمد خات
 ق آرائه الدينية و مناهجه الكلامية ، كتاب ب Religious Thought of ...

شاهد السيد أحمد خان (١) انهيار الحكومة الاسلامية المغولية التى كانت صورة مصغرة شاحبة للامبراطورية الاسلامية و رأى إخفاق الثورة الكبرى فى سنة ١٨٥٧ م، و اطلع على أسباب هذا الاخفاق الذريع و انهزام بحموعة كبيرة ضخمة من أهل البلاد أمام حفسنة من الاجانب الغرباء، و رأى ما دفع المسلمون من قيمة هذه الثورة التى رسموا خطتها و تولوا كبرها، و رأى هوان الشعب الكبير الذى كان صاحب الامر و النهى فى البلاد، و شقا الاسر و البيوتات الكبيرة، و رأى سطوة فى البلاد، و شقا الاسر و البيوتات الكبيرة، و رأى سطوة

-Syed Ahmad Khan.

(Bashir Ahmad Dar M. A.) اولغه بشير أحمد دار Instituite of Islamic Culture, LAHORE.

مر. مطبرعات جمع الثقافة الاسلامية .

إ مر السيد آحمد بن المتنى بن الهادى الحسينى المتعلوى ، ولد فى سنة ١٢٢٧ هـ الم١٨٧ م و قرأ المتوسطات فى العلوم العربية ، و عنى يالهيئة و الهندسة و الاقليدس عناية خاصة ، و تولى الوظائف و القضاء فى الحكومة الانجليزية ، و ألف كتبا ذات قيمة علية فى التاريخ ، و تولى تصحيح بعض الآثار العلية و المؤلفات القديمة ، و أشرف على ضبطها و نشرها ، و كان من انصار الحصيومة الانجليزية و ممى سعى فى إخماد ثورة و كاناته الحكومة بين الشعب و الحكومة و كاناته الحكومة على الترجمة و التأليف و كاناته الحصيومة على ذلك برائب شهرى ، و أنشأ بحماً علميا الترجمة و التأليف و النشر ، و أصدر بجلة ، تهذيب الأخلاق ، و سافر إلى اوريا سنه ١٢٨٦ ه (١٨٦٩ م) و الف هناك كتابه المشهور الخطات الاحمدية فى العرب و السيرة المحمدية فى الرد على السير و ليم مير ، و الدفاع عرب صاحب الرسالة صلى الله عليه وسلم ، و انشأ سنة السير و ليم مير ، و الدفاع عرب صاحب الرسالة صلى الله عليه وسلم ، و انشأ سنة المدينة اسلاميه انجليزية ، و هى التى تسمى الآن جامعه عليكره الاسلامية و توفى سنه ١٣١٥ هـ ١٨٩٨ م .

الانجليز تقوم على هذه الانقاض ، و أبهـــة ملكهم ، و طلائع مدنيتهم الخلاية ، و آياتهـا البـاهرة ، و اتصل بالانجليز اتصالا وثيقاً عن طريق الوظيفة و الزمالة ، و عن طريق الصداقـــة و التعارف ، فأعجب بذكائهم و كفائتهم و مدنيتهم ، وكان رجلا مرهف الحس ، حاد الذهن ، قوى العاطفة عصبياً ، سريع الانفعال و القبول، مشاركا في الثقافة الدينية غير راسخ فيها ، و لامتقن لها ، جريثاً في إيدا الرأى فتأثر بالانجليز ، تأثر المغلوب بالغالب، و الضعيف بالقوى ، و قلد حضارتهم ، و أساليب حياتهم شخصياً و صار يدعو إلى هذا التقايد في حماسة و قوة ، و يرى أن هذا التقليد و الظهور في مظهر سيد البلاد و مجاراته في الحيـــاة و العادات تزيل الهيبة من قلوب المسلمين ، و تعالج « مركب النقص ، فيهم ، و ترفع مــكانتهم في عيون الولاة ، و رجال الحكومة و تضعهم في مكان الزملا ، الشركا في الحياة ، الأقران في الاجتماع ، يدل على هذه الفكرة دلالة واضحة ما جاء في بعض مقالاته ، يقول :

لابدأت يرغب السلمون في قبول هــــذه الحضارة ،
 الغربية ) بكالها حتى لا تعود الأمم المتحضرة تزدريهم أعينها ،
 و يعتبروا من الشعوب المتحضرة المثقفة ، (1) .

و قام السيد أحمد خان برحلة انجلترا فى أول أبريل ١٨٦٩م ١ - المجلة . تهديب الاخلاق ، مقالات السيد أحمد عان ج ٢ ص ١ ٠

فكان أول مسلم هندى سافر إلى الجزائر البريطانية ، في هذا العهد المبكر ، و قد كانت قناة السويس في دور الإنشا (١) و قد قابل صاحب فكرتها و الاشراف عليها المهندس الفرنسي الشهير الموسيو فردينان دى ليسپس (Ferdinand De Lesseps) الذي كان مسافراً في نفس السفينة .

و كان السيد أحمد خان موضع حفاوة نادرة في لندن ، و قد مكث فيها سبعة عشر شهراً ، كان فيها ضيفاً مبجلا و زائراً كريماً ، و صديقاً عزيزاً ، في الأوساط الانجليزية المحترمة ، و حضر المآدب الملكية الفخمة و الولائم و الارستقراطية ، التي تمثل الحضارة الأوربية في أورع مظاهرها ، و أخلاق الطبقة الخاكمة ، و طبقة الأشراف ، و نال الوسام الملكي و لقب الشرف ، و قابل الملكة ، و ولى العهد و الوزرام الكبار ، و اختير عضواً فخريا في جمعيات علية ذات الشرف الكبير ، وحضر حفلة نادى المهندسين الكبار و اطلع على المشاريع و الخطط التقدمية التي مرت بها البلاد في الزمن القريب ، و التي أحدثت ثورة و انقلابا في الأوضاع ، و في مستوى البلاد ، و مكنتها من بسط نفوذها و سيطرتها الفكرية و السياسية .

١ و فى ١٧ نوفير ١٨٦٩ (أثنا وجود السيد احمد خان فى لندن)
 نتحت الترعة لمرور المراكب و جرى ذلك باحتفال عظيم لم يكد يسمع بمثله
 و ما رجع السيد احمد خان إلى بلاده إلا و المشروع العظيم قدتم و الترصة مفتوحة السفر.

رأى السيد أحمـد خان فرنسا و انجلترا و هما فى أوج مدنيتهما ، و في ريعان الصناعة الحديثة ، و العلم الجديد ، و رأى المجتمع الانجليزى في عصر لم يتسرب إليه الوهر. ، و لم يعتره الضعف الذي أصيب به بعـــد الحرب الأولى ، و رأى الحيوية تتدفق منه ، و الطموح إلى غزو العالم و إخضاعه يملك زمامه ، و قد شغل بمشاهدة جانبه المشرق الوضا عن مشاهدة جانبهالضعيف الأسود ، و هو الجانب الخلق و الروحي ، و جانب الاستعمار الغاشم ، و الاجرام العالمي و الأثرة القوميـــة ، و القسوة على غیر الانجلیزی ــ التی رأی مظاهرها فی الهنـد ــ فأعجب بهـــذه الحضارة و المجتمع الذي يمثلها إعجابًا ملك عليه النفس و الفكر ، و ملاء جميع جوانحه و جوانب تفكيره ، و رجع إلى البلاد في ٢ من اكتوبر سنة ١٨٧٠م داعية متحمساً إلى تقايد الحضارة الغربية ، و إصلاح المجتمع الاسلامي الهندي على أساس تقليــــد إخلاص و بكل حماسة ، و وهب لها مواهبه كلهـا ، و أصبحت نظرته مادية ، بحتة تخضع للقوى الطبعية ، و السنن الكونية –كما يفهمهـــا ــ خضوعا زائداً ، و يخضع لها عقيدته و يؤول على أساسه القرآن تأويلا يبلغ به حد التحريف و العبث بأصول العربية و اللغـة ، و النحو و التواتر و الاجماع ، فصار يفسر القرآن تفسيراً (١) يخرق فيه الاجماع ، و ينقض به اللـــغة ، و يثير العجب و الانكار في الأوساط الدينية ، و العلمية ، و قد أصاب الدكتور محمد البهى في نقد هــذا الاتجــاه إذ يقول في كتابه « الفكر الاسلامي الحديث »

« فحركة السيد أحمد خان كانت تقوم على الافتتان بالعلم الطبيعي و الحضارة الفربيـة المادية ، كما يفتتن في عصرنا الحــاضر بعض المفكرين بمـا يسمى « العلم » (Sceince) و بالمركـبات الحضارية التي قامت عليه ، و الافتتان بالعلم الطبيعي أو بالطبيعـــة كما يقال يؤدى إلى خفة وزن القيم الروحية و المشالية و هي القيم التي تقوم عليها رسالة الأديان السماوية التي يمثلها الاسلام أوضح تمثيل ، و قد يصير الافتتان بهذا العلم الطبيعي إلى إنكار كل قيمة أخرى مما لا يشاهد في الطبيعة ، و يدرك بالحس الانساني ، و خان و مذهبه الدهري أو الطبيعي مع بقاء انتسابه إلى الاسلام ، و نعته بالالحاد رغم ما كان يكرره من القول من أنه يدافع موفق فيـــه بين اسلامه و تقبله الحياة العصرية التي قامت على إثر بهضة العلم الطبيعي ، (٢)

۱ - سماه و تفسير القرآن و هو الهدى و الفرقان ، كــتبه فى اردو فى ســة
 بجلدات ، و قد وصل فيه إلى تفسير سورة النحل .

فكرة السيد أحمد خان : اتسمت خطة السيد أحمد خان التعليمية بسمتين تقاصرت بسببهما عن أن تكون الثورة المنشودة التي تشتد إليها حاجة العالم الاسلامي ، و عملا ايجابياً بناءاً يلائم وضع هذا المجتمع القائم على أساس العقيدة و الايمان ، و الرسالة المحمدية، و يملأ الفراغ الهائل الواقع العالم في الاسلامي كله .

أولا أنه لم يفكر في إخضاع هذا النظام التعليمي الذي أخذ شكله النهائي في البيئة الغربية ، لطبيعة هذا المجتمع الاسلامي الهندي الذي كان يريد تطبيقه فيه ، و حاجاته و أوضاعه ، و لم يفكر

۱ - قد يفهم القارى من كتاب و الفحكر الاسلاى الحديث، للدكور محمد البقى السيد (ص ۱۷) أن المذهب القادمانى انبئق من الحركة التجديدية الدينية التي قام بها السيد احد خان و ليس الامركذلك فان السيد احمد أنكر على مؤسس القادمانية ادعا النبورة و عارضه، إن قصارى الامر أن الجو الذي هيأه السيد احمد خان قد ساعد فى انتشار هذا المذهب و قول آراء صاحبه المتطرفة و قد كان خليفة القادماني وعقله الاول نور الدين الحكيم من كبار المهجبين بمدرسة السيد احمد خان في التفسير و التأويل.

في سبكه سبكا جديداً اسلامياً هنديا ، و لم يفصله عن الحضارة الغربية و روحها المــادية التي لا لزوم لهــا في بلد اسلامي شرقي بل انه استورد هــــذا النظام من الغرب بتفاصيله و خصائصه و روحه و طبيعته ، و مع الحضارة التي تــكتنفه ، و ألح على كلا الجزئين — المنهاج التعليمي ، و الحضارة الغربية — إلحاحا شديداً بل شرط ـــ فى قانون الكليـة ـــ أن يكون العميد دائما انجليزيا و أستــاذان — على الأقل — من الانجليز ، و مدير الثانوية من الانجليز ، و يزاد في هذا العدد كلما اتسعت له ميزانية الكلية (١) . و هكذا كان فلم يزل أربعة أو خسة من الأساتذة الكبار من الانجليز يتولون التدريس في أقسام مختلفة و يشرفون عليها ، و كان لهم تأثير شديد عميق في نظام الكليـة ، و أخلاق الطلبة حتى استطاعوا ــ بنفوذهم ــ أن يلعبوا دوراً مهمًا في سياسة البلاد ، و قد كان عميد الكلية المستر ثيودربك – الداهيــة الأنجليزي حِ صاحب التوجيه الأول في السياسة الاسلامية الهندية. و قيادة الرأى ، و قد كان لهذا التوجيه عواقب و خيمـــة في السياسة ، و أتجاه المسلمين السياسي (٢) .

و هكذا اقترنت دعوة السيد أحمد خان التعليمية بالدعوة إلى الحضارة الغربيسة من غير لزوم و حاجة إلى ذلك ، فحامت

١ حياة جاويد (سيرة سيد احمد خان) لصديقه الاستاذ ألطاف حسين حالى ص ٢٨٢
 ٢ ـ إقرأ فعل ه الدور الذي قام به المسلمون في تحرير الهند، في كتاب ه المسلمون في الهند ، للمؤلف .

حولها الشبهات و اكتنفتها أجوا من السخط و الاستيا ، و أثارت انكاراً شديداً في الأوساط الدينة ، و رافقتها – منهـذ نشو ما ــ دعوة إلى مقاطعة هذه الحركة و الابتعاد عنها ، خلقت مشكلات كـثيرة في سبيلها ، و عارضها علما ً الدين الذين لم يـكونوا يعــارضون تدريس اللغــة الانجلىزية و العلوم المفيدة ، لمــا اقترن بها و رافقها من أول يومها ، مر. الخضوع للحضارة الغربيـة و قمها ، و التأثير في الأخلاق و العقــائد ، و بسبب سيطرة الأساتذة و رجال الادارة الانجايز و نفودهم فى هــــذه المؤسسة الولدة ، و في عقول الشباب المسلمين ـــ الذين ينتمون إلى أكرم الأسر الاسلاميـــة و أذكاها ـــ و فى أخلاقهم . و قد نشأ ـــ المعهد – جيل مثقف اسلامي الاسم غربي التفكير ، إنجـــــليزي الطراز ، مضطرب العقيدة ، يعيش في عزلة عن المجتمع بعيداً عن أحاسيسه و مشاعره ، مختلفاً عنــه فى مستوى المعيشة ، و يخلق مشكلـة جديدة في البيوتات و في المجتمع الاسلامي ، و لا ينسجم معه انسجاما كلياً .

و السمة الثانيسة أنه تمسك فى هذا النظام التعليمى بتعليم اللغة و الآداب فقط ، و لم يعن بتعليم الفنون و العلوم التطبيقية العملية العناية التى تستحقها مع أنها هى ثمرة العلم الجديد اليانعة ، و سر قوة الأمم الغربيسة و سيادتها ، و هى التى يجب أن

تستفاد من الغرب و يحرص على دراستها و البراعـــة فيها ، بل أنه ــ سامحـه الله ــ عارض فى بعض الاحيان تعليم الصنائع و العلوم معارضة شديدة، و كتب في هذا الموضوع مقالات شديدة اللهجة ، مريرة النقد ، آخرها المقال الذي نشرته مجلة • عليكر. كزت ، (Aligarh Gazette) في عددها الصادر يوم ١٩ فيرائر سنة ١٨٩٨ م يقول فيه : « إن الهند نظراً إلى حالتها الراهنـــة ليست في حاجة إلى تعليم. الصنائع ، إن الأهم المقدم هو الثقافة الفكرية من المستوى الأعلى التي لم تتحقق أو لم تكمل بعــد ، و قد تخوف السيد أحمد خان مما كان يقرأ لكبار الانجليز من الحث على دراسة العلوم الصناعية أن الانجليز يريدون وقف التعليم العالى أو تعليم الآداب الغربية ، فكان يحارب هذه الفكرة بكل قوته و بلاغتــه ، و قــد ألق محاضرة طويلة في حفلة مؤتمر التعليم الاسلامي الخامسة في هذا الموضوع ، وعارض أن يكون مشروع تعليم العلوم الصناعيـــة على حســاب تعليم الآداب الانجلمزية و الدراسات الادبية ، و قد عرض هذا المشروع مراراً و بحث فيه في لجان جامعة إله آباد ، و كان السيد أحمد خان من كبار خصومه و معارضیه (۱) .

و كانت نتيجة ذلك أن الجامعة الاسلاميـة اتجهت اتجاهـا علمياً أدبياً محضاً ، و سيطرت عليه نزعــة التقليد و التطور ، و

<sup>.</sup> حياة جاويد ص ٣٠٧ ــ ٣٠٣ .

نزعة التوسع فى الآداب و خرجت عدداً لا يستهان به من الخطبا و الادبا و الاداريين و القضاة و المؤظفين الكبار ، و لم تخرج بطبيعة الحال ب رجالا مبرزين و مبتكرين فى علوم الهندسة و الميكانيكا ، و الطبيعة و الحكيميا و الصناعات المفيدة ، العلوم التي كان الشعب الاسلامى الهندى فى فقر شديد فيها ، و كان ذلك من أسباب تخلفه و اقتصاره على الوظائف الحكومية و المراكز الإدارية المحدودة دائماً .

الحركة و انتاجها: و على كل فقد آتت هـذه الدعوة التعليمية ـ التى تزعمها السيد أحمد خان بقوة و إخلاص ـ ثمراتها ، و ملائت الفراغ الثقاف و الاقتصادى الواقع فى المجتمع الاسلاى الهندى ، بعد استقرار الحكم الانجليزى فى الهند ، و عالج ـ إلى مدى محدود ـ القلق و اليأس المسيطرين على نفوسهم ، و تخرج فى هذه الجامعة بعض خيرة الشباب و قادة الفـكر ، و الزعماء السياسيين و أدباء كبار ، و شخصيات قوية قادت حركة السياسيين و أدباء كبار ، و شخصيات قوية قادت حركة « الحلافة ، (١) وحركة التحرير فى الهند وساهمت فى قيام دولة باكستان و إدارتها بعد ، و لكنها ـ على ما لها من فضل فى ثقافـة المسلمين الجـديدة و فى حالتهم الاقتصادية ـ لم تحقق ثقافـة المسلمين الجـديدة و فى حالتهم الاقتصادية ـ لم تحقق

١ - هى حركة تائيد الحكومة المثهانية فى قصاياها الاسلامية و معارضة الحلفاء و كانت مر\_ اقوى حركات الهند الاسلامية السياسية ."

الغرض المطلوب من الاستفادة بتجارب الغرب و تكييفها للجتمع الاسلامي و ظروفه ، و لم تملأ الفراغ الواقع المائل ، فراغ الجيل الاسلامي الجديد ، الراسخ في عقيدته ، القوى في إيمانه ، العارف لرسالته و دوره في قيادة المدنية ، الواسع في ثقافته ، المرن في تفكيره ، الآخذ من الثقافة الجديدة محاسنها و لبابها، المتجنب عن شرورها و فشو ها ، الإصيل في إنتاجه ، الجيل المرتقب الذي كان يتطلع إليه العالم الاسلامي – و لا يزال بلرتقب الذي كان يتطلع إليه العالم الاسلامي – و لا يزال في لحف شديد و صبر نافد ، الجيل الذي كان يستطيع بتوفيق الله تعالى أن ينقذ العالم الاسلامي من الحيرة التي كان يتورط فيها ، و من الضعف الذي قد تسلط عليه ، و يمنحه مركزاً ريشياً في قيادة الأمم ، و توجيه المدنية .

أكبر الالهآبادي

الشاعر الشائر: وقد حارب هذه النزعة التطبيقية التقليدية ـ التي يقودها السيد أحمد خان ـ حربا لاهوادة فيها معاصر مثقف ثقافة قديمة و جديدة ، يعتبر من أكبر شعرا عصره ، و هو السيد أكبر حسين (1) الاله آبادى ، المتلقب في شعره به « أكبر ،

٩ ـ هوالسيد أكبرحسين بن تفضل حسين ، ولد فى سنة ١٢٦٧ه (١٨٤٦ م) فى مديرية الهآباد
 و تلتى الثقافة الاسلامية و درس اللغة الانجليزية ، و اجتاز فى سنة ١٢٨٤ هـ امتحانا
 فى الحقوق ، و تولى القضا ، و تنقل فى الوظائف القضائية ، إلى أن أحيل إلى المعاش سنة ١٢٧٠ (١٩٠٣ م) و لقبت الحكومة الانجليزية بلقب و خان بهادر » ( يساوى بك فى المجتمع المصرى) و لقبه الشعب الهندى بلقب « لسائت العصر » ، نغلب لقب \_

و استخدم لنقدها و الانكار على هذا الجيل المثقف الجديد أسلوب الفكاهـــة الحلوة ، و الادب الخفيف الروح من أبلغ الاساليب الادبية و اقواها ، و أجلها في هذا العصر و جعل ذلك موضوع شعره طول حياته . ينتقد سياسة السيد أحمد خان ـ الذي يعترف باخلاصه ـ التعليمية و ما كان يدءو إليـــه من تقليد الغرب و تطبيق مناهج حياته ، و ينتقد الحياة السائدة في الكلية الاسلامية ، و رقة في الدنن ، و تبذير في الأموال ، و تأنق في المظاهر ، و نفور عن الدين و رجاله ، و نهـامـــة للحياة ، و تهالك على الوظائف الرسمية ، و تخل عن التراث الشرقي القديم ، و عرب تقاليده و مبادئه ، و ثورة عليها ، و اندماج في المجتمع الغربي الغريب ، و سيطرة التفكير المادى الاقتصادى المحض ، و يصور بشاعريته الساحرة و ريشته البارعة ــ الجيل الجديد ، تصويراً دقيقاً ، واضح القسمات و الملامح .

<sup>-</sup> الشعب لقب الدولة الرسمي.

وكان — رغم ثقافته الحديثة العميقة — ديناً محافظاً سليم الدقيدة ، قال في الليسلة التي توفى فيها ، و ما فاتتنى فريضة ، و لا غفلت عن حزبى في الليل ، و لا انصرفت عن تلاوة القرآن طول عمرى ، توفى رحمه الله سنسة ١٣٤٠ ـ ١٩٣١ م ، و من آثاره ثلاثة دواوين شعرية ضخام تلقتها الأوساط الأدبية و الاسلامية بالقبول و الاستحسان ، و شهد له كبار الأدباء و الشعراء — منهم العلامة محمد إقبال — بالاجادة ، و إنه إمام في الشعر الفكامي الاصلاحي في اردو .

وقد انتشر هذاالشعر فىالأوساط الهندية على اختلاف طبقاتها و اتجاهاتها انتشاراً عجيباً ، و تلقفه الأدبا و الكتاب و الشباب و رددوه ترديداً لم يعرف لشعر آخر منيذ زمن طويل ، و على نجاح هذا الشعر و تأثيره فى تحريك عاطفة الكراهة والازدراء و التخفيف من غلواء هذه النزعة التقليدية و قيمة هذه الحضارة ، لم يستطع بطبيعة الحال أن يحدث ثورة فى المجتمع و يقف تيار التقليد الجارف ، و يؤسس مجتمعا جديداً لأن الأدب المؤسس على التهكم و التنادر تأثيره و أجله محدودان ، و لكسنه لم يخل من الفائدة ، و كان من عوامل الاتجاهات الأدبية الاجتماعية الجديدة فى الهند (1).

الحركة الوطنية ومقاطعة

البضائع الاجنياة : كان هاذا الاتجاه التقادى في الهند النك قاده السيد أحمد خان في المسلمين و غذته الحكومة الإنجليزية و نظام المعارف - في الطبقة المثقفة ، حراً في سيره لا يعوقه شئى ، و لا يخفف من حدته إلاهدو الطبيعة الهندية ، و اعتدالها في قبول كل جديد ، و تمسكها بالقديم و بالبساطة ، إلا أنه كان جديراً كل الجدارة بأن يكون الاتجاه العام السائد على مر الآيام ، و يجعل من الهند الشرقية مجتمعاً غربياً على البلاد على مر الآيام ، و يجعل من الهند الشرقية مجتمعاً غربياً

ا ـ للؤلف مقالة مسهبة نشرت فى مجلة الفتح المصرية ، مجلد العام التاسع ١٣٥٤هـ، عدد ٤٤٠ ، ٤٤١ ، ٤٤٢ ، ٤٤٢ ، ٤٤٤ ، و مجلة ، الصايرة من لكهنؤ الهند.

فى تفكيره و أساليب حياته ، و فى حضارته و إجتماعه ، و لـكن حادثًا حال دون ذلك ، و غير اتجاه التاريخ .

حدث ما يضعف سلطان الحكومـة الانجليزية ــ التي تنزعم هذه الحضارة في الهند ــ في النفوس و العقول ، و يثير الشك في قيمة هذه الحضارة و جدارتها للقيادة و استعدادها للانصاف و تحقيق العدالة الاجتماعية ، و ما يثير السخط الشديد و الكراهة العميقة لزعما مسده الحضارة و عثليها في الشرق ، و ما يحرك الشعور القوى بالشخصية و بالكرامة في أهل البلاد ، و يحمل على مقاطعة هذه الحكومة وكل ما يعزى إليها من حضارة و مظاهر و شعائر ، و كل ما بمون حركتها التجارية و الاقتصادية ويغذيها، ذلك نشوب الحرب العالمية الأولى ( سنة ١٩١٤ - ١٩١٨ م ) و وقوف الحكومة البريطانية ـ مع حلفائها ـ الموقف لَعادى من الدولة العثمانية التي ينظر إليها المسلمون في الهند ــ كغيرهم في البلاد الاسلامية – كرمز للجد الاسلامي ، و موثل للخلافة ، وحامية للاسلام ، و لما تمت الهزيمــة للاتراك في ١٩١٨ م، و استولى الانجليز على الآستانة ، و توزع الحلفـــاء ممتلكات الدولة العثمانيــة انفجر بركان الثورة في الهند، و تعـاون المسلموت و الهندوس في حركة الخلافة بشكل عام ، وكان غاندي – الزعيم الهندى الشهير ــ في جبهة القيادة مع زملائه محمد على وشوكت على و أبي الكلام آزاد و اقترحواسنة ١٩٢٠ م مقاطعة الحكومة

و الاضراب عرب التعاون معها ، في إدارة الحكومة و جميع مجالات الحياة ومقاطعة البضائع الاجنبية ، فكان أمضى سلاح سلمي استخدمته حركة وطنية ، و انطلقت موجة عنيفـة من السخط الشديد اكتسحت البلاد ، تحمل معها الدعوة إلى مقاطعة البضائع الاجنبية و التخلي عن مظاهر الحضارة الاجنبيــة المستعمرة ، و الظهور في المظهر الوطني الشعبي ، و التمسك بالبساطة و التقشف في الحياة ، و الاقتصار على المنتجات الوطنية ، و كانت أعظم و أعنف حركة شاهدتها البلاد ، وكانت البلاد كلهـا – من أقصى حدودها إلى أقصى حدودها ــ شعلة نار ، و قـــد هزت سيطرة الحضارة الغربية في أعماق النفوس ، و اقتلعت جذورها و عروقها من قلوب لا يحصيها كثرة إلا الله ، و أشعل النـاس النيران في ملابسهم الغربية ، و القياش الوارد من الخارج ــ من انجلترا طبعاً \_ فی جموع حاشدة ، و حفلات كبيرة ، و رفض كبار الأغنيا و المثقفين ، و رجال الطبقة الارستقراطيــة ، عيشتهم الغربية الباذخة ، و تقتشفوا و آثروا الحياة البسيطة الوطنيــة ، و حدث انقلاب عظيم في حياة الكثيرين ، من كبار المحامين و التجار و الموسرين ، فقد ملا ُوا السجون ، و تحملوا المشاق، و يُدا منهم من الايثار ، و الزهد و القناعة ، و قوة العاطفة الدينية ، و الوطنية و المواساة للفقرا و المحافظـــة على الشعائر الدينية ، ما لم يكن يتوقع من أمثالهم قبل ظهور هذه الحركة .

و تلت هذه الحركة التي كان طابعها دينيا ، الحركة الوطنية الهندية العامة ، التي ترمى إلى تحرير البلاد ، و طرد الاستعباد ، و إقامة الحكم الذاتى ، و كانت — بخلاف كثير من الحركات السياسية في الشرق — حركة سياسية اجتماعية ذات فلسفة فكرية واقتصادية ، فلعبت دورها في إضعاف سلطان هذه الحضارة التي جائت مع المستعمر في تدعيم الشعور الوطني ، و ايثار كل ما هو أصيل و عريق في طبيعته الهندية و بيئته الوطنية ، على المستورد الآجني، و لاشك أن هذه الحركات السياسية استطاعت أن تفعل — من عاربة مركب النقص ، و من إثارة الاعتداد بالكرامة والتخلص من الاستعبار الفكري و الثقافي — ما لا تستطيعه الفلسفات العلية الكبيرة ، و ذلك شأن الحركات العملية الشعبية ، التي تتغلغل في أجراء المجتمع و تسيطر على تفكيره دائماً في كل بلد .

العضارة الغربية : و قد بدأ الشباب الاسلام الذكى فى فجر القرب العشرين يتوسعون فى الدراسات الغربية ، و يتعمقون فيها فى الجامعات الهندية الراقية ، و قد زالت عنهم دهشة الفتح و هية الانجليز ، و بدأت بعثات ثقافية ترحل إلى أوربا ، و يقيم عدد كبير منهم فى عواصمها إقامة طويلة ، ينهلون من مناهلها الثقافية ، و يدرسون العلوم العصرية بدقة و إتقان ، تحت إشراف أساتذة كبار أحرار ، و يعرفون الحضارة الغربية عن كثب لا عن

کتب ، بل یخوضون فیها ، و یسپرون غورهـا ، و یعجمورــ عودها كأى شباب غربي مثقف من أبناء البلد ، و يدرسون الفلسفات و النظم و المدارس الفكرية . و يطلعون على دخائلهــا و أسرارها ، و على الطبيعة الغربية المــادية ، و النخوة القوميـــة الأوربية ، و الأثره الشعبية في نفوس هذه الشعوب ، و يرون جوأنب الضعف و بوادر الافلاس و طلائع الانهيـــار في المجتمع الغربي ، و يلاحظون العناصر الصالحة البناءة ، المسعدة للبشرية ، المفقودة في تركيب هذه الحضارة ، و في طبيعة زعمائها و حمـــلة لوائها ، و عناصر الفساد الهدامة المدمرة للدنية ، المضللة للبشرية الوَجُودة في عجينها ، المركبة مع طينهـا من اليوم الأول ، فيثير كل ذلك في نفوسهم و عقولهم معاني و أحاسيس لم تكن مكنـــة إلا مع الا قامة الطويلة في أورياً ، و التعمق في فلسفاتها وأفكارها والدراسة المقارنة ، و إلا مع النظر العميق الجرئي ، و التحرر من ربقة التقليد، وإلا مع الايمان الذي لم يتجردوا عنه، بل بقي جمرة في رماد مستعدة للالتهاب في كل وقت ، فيرجع كثير منهم يائساً من مُستقبل الحضارة الغربية ثائراً عليها ، ناقداً نقداً جريئاً عميقاً متزنا ، لاتطرف فيه و لاانكار للواقع و لا مكابرة في الحقائق. لقد كان في مقدمة هولاً الناقدين الشائرين محمد إقبال (١)

الذي يعتبر بحق انبغ عقل أنتجته الثقافة الجديدة التي ظلت تشتغل و تنتج في العالم الإسلامي من قرن كامل ، و أعمق مفكر أوجده الشرق في عصرنا الحاضر ، و لم نر من نوابغ الشرق و أذكيائه – على كثرة من أم الغرب منهم و درس هناك – أحداً نظر في الحضارة الغربية هذا النظر العميق و انتقدها هذا الانتقاد الجري .

إن محمد إقبال قد لاحظ جوانب الضعف الأساسية في هذه الحضارة و تركيبها ، و الفساد الذي عجنت به طينتها لاتجاهها

<sup>-</sup> و آخذ درجة ما جستر ( M. A. ) في الفلسفة بامتياز ، و عين استباذاً الفلسفة و الانجابزية في نفس الكلية ، و سافر إلى لندن سنة ١٩٠٥ حيث التحق بجامعة كمردج و أخذ شهادة عالية في الفلسفة و علم الاقتصاد و سافر إلى ألمانيا و أخذ من جامعة ميو مخ الدكتوراة في الفلسفة ، ثم رجع إلى لندن ، و حضر الامتحان النهائي في الحقوق و انتسب إلى مدرسة علم الاقتصاد و السياسة في لندن و تخصص في الممادتين ، و ألتي هدة محاضرات في مدراس ، و أخرى في جامعة كمردج ، و قد اعتني بهدنه المحاضرات المستشرقون و عالم. الفلسفة و الدين اعتناءاً عظيما ، و ترجم أكثر كتبه إلى الانكليزية و القرنية و الألمانية و الوسية ، و انتخب رئيساً المرابطة الاسلاميه سنة باكستان لأول مرة ، و مثل ه مؤتمر المسلمين ، في مؤتمر المائدة المستديرة سنة ١٩٣١ م كستان لأول مرة ، و مثل ه مؤتمر المسلمين ، في مؤتمر المائدة المستديرة سنة ١٩٣١ م جريط و المجمع الملكي في روما حفلات تكريم ، توفي في ٢١ ابريل سنة ١٩٣٨ و شيعت جنازته في حشد كبر قلما شهد مئله ، ورثاه و أبنيه كبار الزعا. و قادة شيعت جنازته في حشد كبر قلما شهد مئله ، ورثاه و أبنيه كبار الزعا. و قادة القدرات في الانجليزية .

المادى، و ثورة أصحابها على الديانات ، و القيم الحلقية و الروحية عند نهضتها ، و علل فساد القلب و الفكر الذي اتسمت به هذه الحضارة بكون روح هذه المدنية ملوثة غير عفيفة (١) ، ﴿ وَ قد جردها تلوث الروح عن الضمير الطاهر ، و الفكر السامي و و الذوق السليم ، و تسلط عليها ــ رغم المدنية الباذخــة ، و الحكومات الواسعة ، و التجارة الرابحــة ــ القلق الدائم ، لقد أظلم الجو في عواصمها بدخان المصانع المتصاعد الكثيف ، ولكن بيئتها — على كـشرة أنوارها — غير متهيأة لفتح جديد في الفكر و إشراق من عالم الغيب ، إنها حضارة شابة ـ بحداثة سنها . و الحيوية الكامنة فيها ــ و لكنها محتضرة تعانى سكرات الموت، و إن لم تمت حتف أنفها فستنتحر و تقتل نفسها بخنجرها ، و لا غرابة فى ذلك فان كلُّ و كر يقوم على غصن ضعيف ليس له استقرار ، و لا يستغرب أن يرث تراثهــــا الديني و يدير كنائسها اليهيرد (٢) ، إن أساس هذه الحضارة ضعيف منهـــار ، و جدرانها من زجاج لاتحتمل صدمة (٣) ، ان الفكر المارد الذي أزاح الستار عن قوى الطبيعة أصبح بجموحـــه يهدد وكر الغربيين و مهدهم ، إن العصر يتمخض عن عالم جـديد ، و

١ - ضرب كليم ص ٦٩ .

٣ ـ أيضاً ص ١٤١ يشير إلى نفرذهم الزائد وثقة أوربا النصرانية بهم .

٣ - بال جبريل .

ان العالم القديم الذي حوله الغربيون مكان القبار ( الذي كان يقام فيه بأ من العالم و كرامة الأمم ) يلفظ نفسه ، إن نور هذه الحضارة باهر ، و شعلة حياتها ملتهبة وهاجة ، و لكن لم يكن في ربوعها من يمثل دور موسى فيتلق الالهام ، و يتشرف بالكلام ، و لا من يمثل دور إبراهيم فيحطم الأصنام و يحول النار إلى برد و سلام (١) ، إن عقلها الجرئ يغير على ثروة الحب وينمو على حساب العاطفة (٢) ، إن عماليقها و ثوارها قد طغى عليهم التقليد فلا يخرجون – حتى في ابتكارهم و ثورتهم – عن الطريق المرسوم و الدائرة المحدودة »

ولقد تضخم العلم و تقدمت الصناعة في أوربا ، و لكنها بحر الظلمات ليست فيه عين الحياة ، إن أبنية مصارفها تفوق أبنية الكنائس في جمال البناء ، و حسن المظهر و النظافة ، إن تجارتها قمار يربح فيه واحد و يخسر ملايين ، إن هذا العلم و الحكمة و السياسة و الحكومة التي تتبجح به أوربا ليست إلا مظاهر جوفا ليست وراهما حقيقة ، إن قادتها يمتصون دماء الشعوب و يلقون ليست وراهما حقيقة ، إن قادتها يمتصون دماء الشعوب و يلقون درس المساواة الانسانية و العدالة الاجتماعية ، إن البطالة و العرى و شرب الخر و الفقر هي فتوح المدنية الآفرنجية ، إن البطالة والعرى و شرب الخر و الفقر هي فتوح المدنية الآفرنجية ، إن

١ ـ پيام مشرق ، ص ٢٤٨ يعنى أن أوربا لم تسكن أوض النبوة و الانبياء مرب
 الزمن القديم و لم يسكن فيها اشراق ووحانى إنما ازدهرت فيها الماديات . (٢) ايضاً .

نبوغها تسخير الكهربا و البخار ، إن المدنية التي تتحكم فيها الآلات ، و تسيطر فيها الصناعة تموت فيها القلوب ، و يقتل فيها الحنان و الوفا ، و المعانى الانسانية الكريمية (1) ،

و قد كان انتقاده و استعراضه للحضارة الغربية و أسسها و مناهج تفكيرها فى محاضراته العلمية التى ألقاها فى مدراس و نشرت بعنوان و تجديد الفكر الدينى فى الاسلام (٢) ، أعمق و أكثر تركيزاً بطعية الحال ، لأن جو البحوث الفلسفية غير جو الشعر و الادب ، فقال وهو يتحدث عرب طبيعة الحضارة المادية فى الغرب و الانسان المعاصر الذى يمثلها و يتزعمها ، وعن الازمة و المشكلات التى يعانيها :

الرجل العصرى بماله من فلسفات نقدية ، و تخصص على يحد نفسه فى ورطة ، فذهبه الطبيعى قد جعل له سلطانا على قوى الطبيعة ، لم يسبق إليه ، لكنه قد سلبه إيمانه فى مصيره هو (٣) ، و الإنسان العصرى و قد أعشاه نشاطه العقلى ، كف عن توجيه روحه إلى الحياة الروحانية الكاملة ، أى إلى حياة روحية تتغلغل فى أعماق النفس ، و هو فى حلبة الفكر فى صراع صريح مع نفسه ، و هو فى مضار الحياة الاقتصادية و السياسيسة فى

١ ـ بال جبريل .

<sup>2 -</sup> Reconstruction of Islamic Thought in Islam.

۲۱۰ بر الهدر المدكور ترجمة عباس محود ص ۲۱۶

كفاح صريح مع غيره ، و هو يجد نفسه غير قادر على كبح . اثرته الجارفة ، و حبه للمال حباً طاغياً ، يقتل كل ما فيه من نضال سام شيئاً فشيئاً ، و لا يعود عليه منه إلا تعب الحياة ، و قد استغرق في « الواقع ، أى في مصدر الحس الظاهر للعيان، فأصبح مقطوع الصلات بأعماق وجوده ، تلك الاعماق التي لم يسبر غورها بعد ، و أخف الاضرار التي أعقبت فلسفته المادية ، هي ذلك الشلل الذي اعترى نشاطه ، و الذي أدركه مكسلي (Huxley)

• و الاشتراكية الملحدة الحديثة – و لهاكل ما للدين الجديد من حمية و حرارة – لها نظرة أوسع أفقاً لكنها قد استمدت أساسها الفلسني من المتطرفين من أصحاب مذهب هيجل (Hegel) و قد أعلنت العصبيات على ذات المصدر الذي كان يمكن أن يمدها بالقوة و الهدف ، و هي • إذن ليست ، بقادرة على أن تشنى علل الانسانية (٢) »

و محمد إقبال يصف هـذا المجتمع – الأوربي – بمجتمع يحركه تنافس وحشى و هـذه الحضارة بحضارة فقدت وحدتها الروحية بما انطوت عليه من صراع بين القيم الدينية، و القيم السياسية (٣).

١ ـ المصدر السابق ص ٢١٥ -- ٢١٦ ٠

م \_ ايضاً ص ٢١٦ ــ ٧١٧ . ( ٣ ) ايضاً ص ٧١٧ .

و ينظر محمد إقبال ــ ككل مطلع خبير ــ إلى الرأسماليـة و الشيوعية كفرعين من دوحة المادية و أسرتين للحضارة الغربية ، إحداهما شرقية ، و الأخرى غربية ، تلتقيان على النسب المادى ، و التفكير المادي ، و النظر المحدود إلى الانسان. و يقول بلسان السيد جمال الدين الافغاني – في رحلة فكرية تخيلها و اجتمع به فيها ــ • إن الغربيين فقدوا القيم الروحــية و الحقائق الغيبية ، و ذهبوا يبحثون عن الروح في • المعدة ، إن الروح ليست قوتها و حياتها من الجسم و لكن ألشيوعية لا شأن لها إلا ﴿ بَالْمُمَدَّةُ وَ الْبُطْنُ ﴾ و ديانة ﴿ مَارَكُسُ ﴾ مؤسســـة على مساواة البطون ، إن الآخوة الانسانية لا تقوم على وحدة الاجسام و البطون ، إنما تقوم على محبة القلوب ، و ألفة النفوس (١) » « إن الملوكية و الشيوعية تلتقيان على الشره و النهامة ، و القلق و السآمة ، و الجهل مالله و الخداع للإنسانية ، الحياة عند الشيوعية • خروج ، و عند الملوكيية • خراج ، و الانسان البائس بين هذين الحجرين قاروة زجاج ، إن الشيوعية تقضى على العلم و الدين و الفن ، و الملوكية تنزع الروح من أجسام الاحياء وتسلب القوت من أىدى العاملين والفقرا ، لقد رأيت كلتيها غارقتين فی المادة ، جسمهما قوی ناضر ، و قلبهما مظلم فاجر (۲) ،

۱ ـ جاوید تامه ، ماخرد من . روائع اقبال ، المؤلف ، ص ۱۱۳ – ۱۱۶

الحضارة الغربيسة

والاقطار الاسلامية : و يعتقد محمد إقبال أن هذه الحضارة غير قادرة على إسعاد البلاد الاسلامية ، و إعادة الحياة إليها ، يقول : « إن الحضارة التي قد أشرفت على الموت لا تستطيع أن تحيى غيرها (١) ، و قد جزت من إحسان هذه البلاد الشرقية إساءة من جانبها ، و كافأت خيرها بشر ، فقد منحها الشام نبياً (٢) رسالته العفة و المواساة و الرحمة ، و مقابلة الشر بالخير ، والظلم بالعفو ، و قد منحته أوربا — بدورها و مقابل كل ذلك — الخر و القهار ، و الفجور و هجوم المؤمسات (٣) » نقده لدعاة التجديد

فى الشرق: إنه يسيتى الظن بدعاة التجديد – و بالأصح التغريب – فى الاقطار الاسلامية ، و يخشى أن تكون الدعوة إلى التجديد حيلة و ستاراً لتقليد الافرنج (٤) ، يقول: « إننى يائس من زعما التجديد فى الشرق ، فقد حضروا فى نادى الشرق بأكواب فارغة ، و بضاعة منجاة فى العلم و الفكر ،

إن البحث عن « برق جديد » في هـذا السحاب عبث و
 إضاعة وقت ، فقد تجرد هذا السحاب الجهام عن البرق القديم ،

١ ـ ضرب كليم ص ٦٨ .

٧ . يشير إلى سيدنا عيسى عليه السلام .

۴ \_ ضرب ڪليم ص ١٥٠

ع \_ ايضاً ص ١٧٠ .

فضلا عن البرق الجديد (١) ،

إنه يعارض التقليد الأعمى في أمــة من الامم، و لا سيما الامــة التي خلقت لقيادة الامم و إحداث الثورة في العالم، و يقول: ﴿ إِنَ الذِي يَأْتِي بِالجِديدِ في هذا العالم الذي يتجدد دائماً هو نقطــة الدائرة التي يطوف حولها الزمان، لا تعطل شخصيتك ــ أيهـا المسلم ــ بالتقليد الاعمى، و احتفظ بحــكرامتك فانها الجوهر الفرد، إن التجديد ( بمعنى التغريب ) لا يليق إلا بأمة لا تفكر إلا في الدعة و الترف (٢)،

إنه يعاتب الامم الشرقية الاسلامية التي كانت دورها دور التوجيه و القيادة ، و أصحبت تمثل دور التلذة الحاشعة ، و و التقليد الدليل ، يقول – و كأنه يشير إلى الشعب التركى الاسلامي و من كان على شاكلته – إن أولئك الذين كانوا يستطيعون أن يقودوا عصرهم أصبحوا بسخافتهم يقلدونه و يمشون ورام (٣) »

إيمانه بفضل الحضارة

الاسلامية و حيويتها: إنه شديد الايمان بما تضمره الحضارة الاسلامية و الشريعة الاسلامية من حيوبة خالدة و قوة دافقة ،

١ - ضرب كليم ص ٦٩، يشير إلى أن هولا المصلحين تضافتهم القديمــة و
 و ثقافتهم الجديدة ضعيفتان محدودتان، ليس لهم فى إحداهما كعب عال و لاباعطويل
 ٢ - ضرب كليم ١٧٠ ٠

و إمكانيات واسعة لتكوين عالم جديد ، و تأسيس مجتمع جديد، يقول فى خطبته التى ألقاها رئيساً لمؤتمر الاحزاب الاسلامية فى دهلى سنة ١٩٣٣ م مخاطباً للسلمين .

و إن الدين الذي تحملون رأيته يقرر قيمة الفرد ، و يربيه تربية تجعله يبذل كل ما عنده في سبيل الله ، و في صالح عباده إن مضمرات هذا الدين القيم و كوامنه لم تنتبه بعد ، إن في استطاعته أن يوجد عالماً جديداً يجبي فيه الفقرا الاغنيا لا يقوم فيمه المجتمع الشرى على مساواة البطون ، بل يقوم على مساواة الارواح ،

المعمل الاسلامي الجديد: و لذلك كان يعتقد — بكل إخلاص و حماسة — أنه لابد من وجود رقعة حرة تقوم فيها عملية الحياة الاسلامية ، بجميع نواحيها و شعبها ، و تتجلى فيها عقرية الشريعة الاسلامية ، و عدل النظام الاسلامي ، و تستطيع فيها الطريقة الاسلامية في الحياة أن تعبر عن نفسها تعبيراً عملياً و ثقافياً ، و لما كانت الهند — كما قال في خطبة رئاسته للعصبة الاسلامية سنة ١٩٣٠ م — قطراً تسكن فيه جالية تمكون أكبر بجموعة إسلامية في بلد واحد ،كانت أحق بتقديم هذه التجربة و بتكون هذا المركز الاسلامي و بتعبير أدق المعمل الذي يثبت فيه الاسلام صلاحيته لتحكوين المجتمع الصالح ، و تنظيم الحياة الاجتماعية ، و حل المشكلات الاقتصادية ، و توجيه المدنية توجيها صالحاً ،

و التطبيق بين العقيدة و العمل و الروح و المادة ، و الفرد و الجماعة تطبيقاً يثير العجب و الإعجاب ، و يحمل قادة الاقطار الاسلامية على التقليد و يحمل المفكرين فى العالم على التفكير من أسلوب جديد .

كان هذا النظر البعيد ، و هذا الطموح الذى لم يعرف نظيره فى العالم الاسلامى ، أساس مملكة باكستان ، و قد تحقق هذا الحلم البعيد فى سنة ١٩٤٧ م و قامت دولة باكستان ، وقد اعترف الزعيم محمد على جناح بهذا الاساس الفكرى الذى قرره محمد إقبال و تغنى به ، فقال فى أول خطبة خطبها بعد قيام ماكستان :

القد أصحت باكستان التي كافحا في سيلها عشر سنين كوامل حقيقة ملبوسة ، و لكن يجب أن لا ننسى أن قيام مملكتنا الحرة ليست غاية ، إنما هي وسيلة ، إن الغاية و الهدف النهائي قيام مملكة نعيش فيها أحراراً ، و تتقدم بهما ورق طبيعتنا الحماصة و ثقافتنا ، و تنفذ فيها مادئي العدالة الاجتماعية في الاسلام بحرية ، و لكن هذه العملية – التي لا تساويها عملية في الضخامة و لكن هذه العملية – التي لا تساويها عملية في الضخامة و الدق و المخطورة و بعد النتائج – لا تقوم و لاتتحقق إلا على أيدى القادة الذين يؤمنون بخلود الشريعة الاسلامية وفضل الحضارة الاسلامية إيمانا لايشوبه نفاق ، و يخلصون لها إخلاصاً لا يشوبه نفاق ، و يتحررن من ربقة الحضارة الغربية ، و الايمان بقيمها و أسسها ،

و من رق الثقافة الأجنبية تحرراً كاملا ، و يجمعون – على الأقل – بين الايمان الراسخ و الشجاعة الخلقية ، و المقدرة على استخدام الوسائل و الطاقات التي أحدثتها العلوم الحديثة ، و تكييفها للجتمع الاسلامي الحر .

العملية في الامتحان : و لكن هذه العمليــة ــ التي قفزت إلى الوجود لأسباب تاريخية و سياسيــة و فاجأت العالم المعاصر ـــ نظام الممارف الغربي السائد في الأقطار الشرقية ، وعجزت الجامعات الغربية التي تلقى فيها هولاً السادة ثقافتهم عن أن تنتج أحسن منهم في عامة الأحوال ، و عرب أن تنتج غير هذا الطراز من التفكير ، و غير هذا الأسلوب من الحياة ، و الشجرة لاتلام القيادة التي تحقق هذه العملية حتى يغير نظـام المعـارف و نظام الاسلامی حق تخریج و اختیار من یتولی قیــادته و یقرر مصیره مطابقاً لعقيدته و فطرته ، و آماله و حاجاته ، و هو حق طبعي لكل شعب و لكل مجتمع ، لا يجوز جحوده في أيعصر و في أي مكان . أهمية الدور الذى تمثله

مصر فى العالم الاسلامى: وكانت مصر – منذ عهد الحديو تحمد على باشا و جلاء الفرنسيين – فى ١٧٩٩ م المجال الثالث الرئيسى

الذي ظهر فيـــه صراع الشرق و الغرب ، الفكري و الثقــافي و الحضاري و الاجتباعي في أبرز مظاهره و أقواهـا ، فقد بذرت الحملة الفرنسية و بقا إدارتها و قيادتها للا مور مدة (١) ــ قصيرة بحساب الشهور ، طويلة بحساب التأثير و النفوذ ــ بذوراً عيقــة في التربة المصرية ، و العقلية الاسلامية العربية ، و احتك الشرق يالغرب في أرض مصر احتكاكا مباشراً ، و وصل ــ بين الشرق و الغرب ــ بعثات علمية و ثقافية عنى با رسالها الحديو للاستفادة مر الغرب و نظمه و علومه ، و للتقدم بمصر في مضهار العلم و الصناعة و الفنون و الاردارة ، حملت إلى مصر ثمرات الثقافة الغربية ، ثم انشئت ترعة السويس ــ في عهد إسماعيل ــ تصل بين البحر الأحمر و البحر الأبيض المتوسط فتحدث انقلاما في تاريخ السياسة و التجارة العالمسية ، و ترفع الفجوة بين العالمين الغربي و الشرقي و تسهل مهمة اللقاء و الالتقاء .

و كانت مصر بخصائصها الكثيرة التى لايشاركها فيها أحد جديرة بأن تكون متلقى يلتقى فيه ما فاقت فيه أوربا — بجهدها و كفاحها — من العلوم التطبيقية ، و الوسائل الحديثة ، و مأ خص الله به الشرق الاسلامي من علم و يقين و أسس صالحة خالدة للحياة السعيدة ، ومحركات و دوافع قوية نبيلة لا تنبثق إلا من العقيدة القوية و القلب الفائض بالايمان و الحب ، و كانت

١ و هى مدة سبعة أشهر ٢٤ يوليو ١٧٩٨ م - ١٠ فيراثر ١٧٩٩ م -

مصر مرف أوفر البلاد نصيباً من هذه الثروة الحكريمة و من أقدرها على توسيعها و توزيعها بفضل غناها فى اللغة العربيسة و العلوم الدينيسة ، و وسائل الطبع و النشر ، و وجود الازهر أكبر مركز ثقافى دينى فى العالم الاسلامى ، و بفضل مرونة العقل المصرى ، و قدرته القديمة على الاخذ والإعطام ، والتأثر و التأثير ، و كانت جديرة بأن تضرب مثلا صالحاً للعالم الاسلامى وللاقطار الشرقية للتبادل الحر الشريف المؤسس على الشعور بالحكرامة و الشرقية بالشخصية ، و التمسك بالعقيدة فى جانب و روح السماحة الثقة بالشخصية ، و التمسك بالعقيدة فى جانب و روح السماحة النافع فى جانب آخر ، التبادل الذى لايخسر فيه الميزان ولايطفف فيه الكيل .

الحاجة إلى قناة جديدة : لقد كان لمصر أن تنشى قناة أفضل من قناة السويس ألف مرة ، و أعود منها على الشعوب الانسانية بالخير و السعادة ، و أعمق منها تأثيراً فى اتجاه العالم و مصير الشعوب و الامم ، و أوسع تأثيراً فى التاريخ الانسانى ، هى قناة التعارف الصحيح المتبادل المتوازن بين الشرق و الغرب ، قناة تصل الشرق المتخلف فى العلوم الطبعية و الصناعات المفيدة بالغرب الذى قد بلغ الذروة فيها ، و تصل الغرب الحائر المتخم بقوته المادية ، المفلس فى الروح و الاخلاق ، اليائس المتشائم ، السالك فى سبيل الانتحار بمنابع الرضا و الهدوء و الامن العاطنى ،

و الثقة المتبادلة و الأمل القوى في مستقبل الانسان ، الكامنــة في رسالات الشرق الدينية و الروحية التي يمثلهــا الاسلام في شكلهــا الكامل النهائي ، و تصل وسائل الغرب الهائلة الجبارة المكـــدسة التي لاتعرف غاية بغايات الشرق النبيلة الكريمة الرحيمة التيلاتملك وسيـــلة ، تعمّل الغرب الذي يستطيع و لا يريد ، بالشرق الذي يريد و لا يستطيع ، فيفيض كل واحــد منهما عــلى الآخر أفضل ما عنده ، و يتعاونان ــ تعاون الشقيقين ــ في إسعاد البشرية ، و تهذيب المدنية ، هذه القناة الثقافية العقلية التي تعتبر – لوتحققت و ظهرت إلى الوجود ــ فتحاً جديداً في العالم ، و مأثرة تاريخية تشغل أعظم مكان مشرف في التــاريخ الحديث ، و تـكسب لمصر الزعامة الحالدة ، و أشرف مركز تطمح إليه القلوب والأبصار . لقد كانت مصر جديرة باحتلال هذا المركز الخطير ، وتمثيل هــــذا الدور العظيم ، لو تهيأ لهـا ـــ في أول عهدها بالحضارة الغربية و الثقافة الأجنبية ــ إيمان قوى بخلود الرسالة الدينية التي أكرمها الله بها بالاسلام ، و شدة حاجة الانسانية إليها ، و العزم الصميم على الاخلاص لهـا ، و الاتصاف بصفاتها ، و التفاني في سبيلها ، و الهضم الصحيح القوى للعلوم العصرية ، و تقوية نفسها يها و إخضاعها للدور الذي يجب أن تمثله في العالم المعاصر ، و تهيأت لهـا شخصيات مؤجهة قوية .

موقف مصر التقليدي

الضعيف: و لكن الظروف و الأوضاع السياسية والتعلية قد صرفت مصر – زعيمة العالم العربى الاسلامى – عن تمثيل هذا الدور العظيم ، دور القيادة و التوجيه ، و دور التأثير فى العالم الغربى ، و جعلتها تقف من العالم الغربى موقف التلبيذ ، و موقف المقلد المقتبس ، و جعلت مهمة هذه القناة الثقافية الفكرية مقصورة على الاستيراد فقط ، استيراداً لا تتجلى فيمه شخصية مصر الاسلامية العربية و العقلية الناضجة الناقدة .

من أهم هذه الأوضاع التي انجهت بها مصر هذا الاتجاه الضعيف الذي أسائت به مصر إلى نفسها ، و إلى العالم العربي الذي تولت زعامته و قيادته ، الوضع السياسي القاتم الذي كانت تعيش فيه مصر في القرن التاسع عشر ، و يشاركها فيه العالم الاسلامي بصفة عامة ، عصر النفوذ الاجنبي و الاحتلال البريطاني الاحتلال المباشر ، أو غير المباشر ، فقد شغل هذا الوضع الغير الطبيعي – تفكير قادة الفكر في العالم الاسلامي ، و استنفد جهودهم و مواهبهم ، و لم يدع لهم بحالا في التفكير و لا سعة في الوقت ، و لا فضلا في الذكائر.

السيد جمال الدين الافغانى

و انقطاعه إلى السياسة : كان السيد جمال الدين الأفغانى ، أنبغ عقلية و أقوى شخصية عرفت الغرب دراسة و سياحــة ، و ثقافة و سياسة ، و أقدر نوابغ الشرق على مواجهة حضارة الغرب و فلسفاته المادية و نقدها ، و صيانة الشرق من سيطرتها و سلطانها الفكرى ، و منعه من الا نجراف الذى تفقده شخصيته و رسالته ، و كتابه الصغير الذى وضعه فى الرد على الدهريين ، يدل على سعة دراسته و عمق تفكيره و قوة شخصيته ، و لم يكن الدكتور محمد إقبال مبالغاً إذ قال :

 إن جمال الدين كان انسانا له نظرة عميقة في تاريخ الفكر الاسلامي ، و الحياة الاسلامية ، لذلك لو ركز قوته الذهنيــة في خدمة الاسلام كنظام للتوجيه الانساني والحياة الاعتقادية الانسان ، لوجد العالم الاسلامي اليوم على أساس أقوى بكثير (١) ،

و لكن وضع العالم الاسلامى بصفة عامة و وضع مصر التى قضى فيها جمال الدين أفضل أيام حياته و أكثرها انتاجا، و اتخذها مركز نشاطه العقلى — و الطبيعة التى خلقمه الله عليها من الذهن الوقاد و الذكاء الحاد، و الحمية الاسلامية الشائرة، و الأنفة الأفغانية المتهيجة، كل ذلك منع جمال الدين عن التفكير في غير إمهاض البلاد الاسلاميمة سياسمة و تنظيما، و إعادة الكرامة و القوة إليها، و الربط بين أجزائها، و إقصاء النفوذ الربطاني — الذي اكتوى بناره في بلاده و في الهند و إيران و في مصر — خاصة، وطبع نشاطه وكفاحه

<sup>1 -</sup> The Modern Trends in Islam. P. 28-29.

بطابع السياسة ، و أصاب الدكتور محمد البهى إذ قال :

د (كان جمال الدين ) ينتزع الأمشلة من تاريخ الشعوب و من تاريخ الأمة الاسلامية نفسها ، كما ينتزع الشواهد المحسوسة التي تفزع المسلمين من السياسة الاستعمارية في البلاد الاسلامية ( في الهند و مصر على الخصوص ) هذه الأمثلة التي كان ينتزعها من شواهد الحياة الاسلامية ، و مظاهرها في وقده ، مع بيان مدى ألا عيب السلطات الاجنبية و دسائسها ، و هدفها الذي نهايته بسط النفوذ الاجنبي لصالح الجاعمة الاوربية وحدها على رقعة العالم الاسلامي .

مُذا الاحتكاك المباشر نفسه هو الذي أظهر حركة جمال الدين الافغاني في صورة حركة سياسية ، و هو نفسه السب في أن يلتى بمركز الثقل في نشاطه على « الحرية السياسية ، في الشرق الاسلامي ، للواطنين جميعاً مسلمين و مسيحيين (١) ،

و خير من يحق له التعبير عن نفسيــة السيد جمال الدين و تلخيص دعوته هو تلـيذه الشيخ محمد عبده ، و هو يقول :

د أما مقصده السياسي الذي قد وجه إليه كل أفكاره و أخذ على نفسه السعى إليه مدة حياته – وكل ما أصابه من البلاء أصابه في سبيله – فهو إنهاض دولة إسلامية من ضعفها و تنبيهها للقيام على شئونها حتى تلحق الأمة بالأمم العزيزة ، و الدولة بالدول

۱ ـ الفكر الاسلاى الحديث ص ٥٠

القوية ، فيعود للاسلام شأنه ، و للدين الحنيني مجده ، و يدخل في هذا تقليص ظل بريطانيا في الأقطار الشرقية (١) ، فضل حركة السلم

جمال الدين و مدرسته : لم تكن هذه الغاية الجسيمة و الأوضاع السياسية الجائمة على الشرق لتدع لمثل السيد جمال الدين الأفضائي — في قوة عاطفته و حساسيته — حقلا آخر للنشاط و الانتاج، و تدع يعمل عمل ايجابياً بناءاً في المجتمع الاسلامي ، و يقوم بدراسة عيقة تحليلية للحضارة الغربية ، و ما يحسن اقتباسه منها و مالايحسن ، و بنا فكر اسلامي جديد يسائر الزمان و يتغاب على نزعة تقليد الغرب .

و لكن دوره عظيم جداً فى رفع قيمة الدين و التمسك بالاسلام ، و الاعتباد على القرآن فى عيون النشء الجديد ، و فى إعادة الثقة بصلاحية الاسلام لكل زمان و مكان ، إلى نفوس الشباب المثقف ، يستحق به أن يعتبر أبا الجيل الاسلامى الجديد ، و عظمته فى أنه حال بين الطبقة المثقفة الذكية فى مصر و غيرها، و بين الالحاد والثورة على الدين ، و أخر أو بطاء سير النزعة العلمانية تغزو عقول المثقفين ، و تكون الاساس الفكرى و الميثاق القومى للحكومات الاسلامية ، أخرها مدة نصف قرن ، الميثاق القومى للحكومات الاسلامية ، أخرها مدة نصف قرن ، و هى مدة لا يستهان بها فى سير الحوادث و تيارها الجارف ، و

۷۳

لو لا هو و تلبيذه النابغة – الشيخ محمد عبده – اللذان أصبح حبها و الانتصار لهما شعار المثقفين الأحرار فى الشرق الاوسط، لكان الإلحاد و التبرؤ من الدين أسرع و أوسع فى هذه الطبقة التي لم تخضع قط فكريا لعلماء الدين على النمط القديم ، و قد صدق المستشرق الألمانى الكبير كارل برو كلمان إذ قال :

• مهما يكن من أمر فقعد كان الاسلام – و لا يزال – هو المهيمن على الحياة الدينية فى مصر ، و إنما يرجع الفضل فى ذلك – فى المحل الأول – إلى تأثير جمال الدين الافغانى (١)، حركة • الاخوان ،

و الحسارة بفقدانها : و لكن الحاجة إلى مواجهة حضارة الغرب وجها لوجه ، و نقدها النقد الجرئ الأصيل ، و الظهور أمام الغرب فى مظهر الداعى المهاجم كان يطلب دراسة أعمق ، وجهوداً كثر تركيزاً ، و معرفة بطبيعة الحضارة الغربية و تركيبها أدق ، وحماسة فى الدعوة إلى الاسلام و نظمه ومناهجه أشد ، و تطلب موقفاً غير موقف الزعيم السياسى الذى و قفه جمال الدين ، و موقف المحامى المدافع عن الشريعة الاسلامية الذى وقفه الشيخ و موقف المحد عبده ، على إخلاصهما و عظمة شخصيتهما ، و ضخامة الفائدة التى حصلت على أيديهما و أيدى تلاميذهما الفضلا .

و قد كان في حركة « الاخوان المسلمون ، كبرى حركات ١ ـ جمال الدين الافغاني للاستاذ محمود أبورية ص ١٢ .

الشرق الأوسط الدينية و السياسية ، لو قدرلها أن تسير سيرها الطبيعي و تؤثر تأثيرها المطلوب و التف حولها الباحثون النوابغ و المفكرون الاسلاميون و رجال الاختصاص الفي ، والدراسات الواسعة العميقة التي قد بدت طلائعها (١) أمل في أن يتم مامدأه السيد جمال الدىن الأفغاني و محمد عبده من عمل تحرير الفكر الاسلامي الشرقي من جمود القـديم و من تقليد الغرب السخيف، و تمـلاً الفراغ الفـــكرى في الشرق و تنجح في تأسيس المجتمع الاسلامي القوى المستقل في شخصيته و في تفكيره و في وطنه ، و لكن طغيان الجانب السياسي العملي على رجال هذه الدعوة في جهـة و و محاربة القوات المتجهة إلى • العلمانية ، و المادبة لها في جهـــة أخرى قــد حرمت العالم العربي ـــ و العــالم الاسلامي بدوره ـــ ثمرات هذه الحركة الواسعة القوية التي كانت أقوى انتفاضة دينيية و ثورة إسلامية في العصر الحاضر ، و كان ذلك رزءاً و خسارة للعالم الاسلامي لا تعوض .

المتخرجون في أوربا طـلائع

الفكر الغربي في العالم العربي: بدأ صفوة الأذكيا و خيرة الشباب يدرسون العلوم العصرية في مصر ثم يؤمون عواصم الغرب و مراكز الثقافة العصرية الكبرى في أوربا للتوسع في الدراسات

و التعمق فيها ، و يخوضون هناك في لجة الحضارة الغربية و في الأوساط العلمية التي اعتـادت البحث العميق الدقيق ، و اعتادت الحربة الفكرية و الشجاعة الادبية و عافت التقليد و الاخـــذ بشتى على عواهنه ، فكان من المتوقع و من المعقول جداً أن يوجد في هولاء الشباب الشرقيين الذين نشأوا في مصر البلد الاسلامي و قرأوا القرآن ــ معجزة كل عصر ــ رجال يروعهـــم ضعف أساس الحضارة الغربية و الفكرة الغربية و إسرافها فى المادية ، و تطرفها فى القومية و النظر المادى القاصر المحدود إلى الانسان، وكل ما أنتجه و قام به من مظاهر العقل و الروح و البطولة ، و يثير ذلك فيهم النخوة الاسلامية و المعانى الانسانية الكريمة العميقة و يثير فيهم روح الاستنكار و التمرد على مثل الحضارة الزائفة ، و يكون فيهم مفكر حر مثل محمد إقبــال و ثائرو داعية مثل محمد على (١) و كانوا أولى بذلك من هذين فقـــد نشأ

المقاطعة الشالية الغربية) سنة ١٨٧٨ م و نشأيتها في حضانة أمه القوية النفس و الهمة ، المقاطعة الشالية الغربية) سنة ١٨٧٨ م و نشأيتها في حضانة أمه القوية النفس و الهمة ، و التحقق بمدرسة بريل الثانوية ،ثم انتقل إلى كلية عليكره الاسلامية ، و تخرج فيها في سنة ١٨٩٦ م ، و سافر إلى انجلترا و انتسب إلى جامعة أوكسفورد حيث نال شهادة في الليسانس ( . A. ) بامتياز و فاق في الأدب الانجليزي ، و احتوى على ثروته الادبية و أساليب اللغة الانجليزية المتنوعة كابناء البلاد، و أصحاب اللغة ، و رجع إلى الهند و شغل وظيفة كبيرة في إمارة ، بروده ، و مكث فيها سبعة أعوام ،ثم استقال منها و أصدر من كلكتا سنة ١٩١١ صحيفة ( Comrade ) الاسبوعية الانجليزية و أصدر من كلكتا هذه الحامة م بأسلوبها الادبي الرصين و الفكاهة الحلوة ...

الإثنان في بيئة بعيدة عن مهد الاسلام و مركز الثقافة الاسلامية ، و جرى في عروقهما دم غير عربي و غير إسلامي (١)، و لكن هذا الأمل لم يتحقق إلا في نادر الاحوال ، و رجع أكثر هولا الشباب المسلمين طليعة الفكر الغربي ، و دعاة

- و انتقلت بعــد ذلك إلى دهــإ، ، و أصدر منها صحيفــة يوميـــة اردوية سمــاهــا ( همدرد ) و نالت المكانة الرفيعة و القبول العام لصدق لهجتها ، و كتب مقالة مستفيضة في كومريد طويلة بعنوان ( Choice of the Turks ) واختيار الاتراك ، إنتقد فيها سياسة الحلفاء و الانجليز بصفة خاصة ، تعتبر من أقرى المقالات التي كتبت في الهند، أثارت غضب الحـكومة الانجابزية فاعتــقلته سنة ١٩١٤ و بقي مدة الحربالعالمية ١٩١٨ – ١٩١٨ حفظ فيهـا القرآن و درس الاسلام دراسة عميقة و أطلق في آخر سنة ١٩١٩ م و أسس الجامعة الملية الاسلامية فى سنة ١٩٢٠م و اعتقل مرة ثانية بتهمة إثارة الجيش ضد الحـــكرمة و حكم عليه فى كراتشى بسجن عاءين و أطلق فى آخر سنة ١٩٢٧ و رأس حفلة المؤتمر الوطني المام (Indian National Congress.) في كوكنادا في جنوب الهند سنة ١٩٣٣، و اعتزل المؤتمر سنة ١٩٢٩م وحضر مؤتمر المائدة المستدبرة سنة ١٩٣٠م وخطب فيها خطبة عظيمة ، ومات في وم ٤ من يناثر سنة ١٩٣١، و نقل جثمانه إلى القدس حيث دنن في المسجد الأقصى في احتفال عظيم وجنازة مشيعة تشييعاً عظيها، ورثاه كيار السياسيين في الأقطار الاسلامية و الهند ، و اهترفوا بعصاميت، و عبقريته الادبية ، و شجاعته السياسية وحميته الاسلامية ، و من الاقوال الماثورة للمؤرخ الانجمليزى الشهير ( H. G. Wells ) إن محمد على جمع بين قلب نابليون، و قلم ميكالي. و لسان برك .

1 ـ كان محمد على من سلالة هندية فى شهال إلهند الغربي، و محمد إقبال أشار إلى أصله الهندى البرهمى كثيراً، فيقرل فى بيت يعاتب فيه شابا ينتبى إلى أهل البيت قدنائر بالفلسفة تأثيراً عميقاً و مال إلى الالحاد و أنت تنتبى إلى سيد بنى هاشم فى نسلك، أما أنا — المؤمن بالاسلام و بمحمد صلى الله عليه وسلم إيمانا لا يعتربه شك — فان طينتى هندية ، و انا انتمى فى نسبى إلى سومنات — معبد الوثنيين القديم — و كان طينتى هندية ، و انا انتمى فى نسبى إلى سومنات — معبد الوثنيين القديم — و كان

متحمسين إلى تقليمد الحضارة الغربيــة و قيمها و مفاهيمها و تصوراتهـا .

صدى أفسكار

المستشرقين في مصر : بل رجع كثير منهم متشبعين بروح الغرب يتنفسون برَنَّة الغرب، و يفكرون بعقله ، و يرددون — في بلدهم — صدى أساتذتهم المستشرقين ، و ينشرون أفكارهم و نظرياتهم في إيمان عميق ، و حماسة زائدة ، فلا يقرأ انسان لعالم مستشرق في الغرب بحثًا و لا يعرف له نظرية إلا و يجد أديباً أو مؤلفاً في مصر يتبنى هذه النظرية بكل إخلاص و يشرحها و يدعو إليها فى كل لباقة و بلاغة، مثل بشرية القرآن ، و فصل الدين عرب السياسة ، و أن الاسلام دين لا دولة ، و الدعوة إلى العلمانية ، و الشك في مضادر العربية الأولى ، و الشك في قيمــــة الحديث العلمية و انكار مكانته و حجيته و مكانة السنـــة في الاسلام ، و الدعوَّة إلى تحرير المرأة و مساواتها بالرجل و إلى السفور ، وكون الفقه الاسلامي مقتبساً من القانون الروماني ، و متأثراً به في روحه و سبكه ، و الدعوة إلى إحياء الحضارات السابقة على الاسلام ، و تمجيد العصر الفرعوني ، و التغني بحضارته و أدبه و أمجاده ، و الدعوة إلى العامية و التأليف فيها ، و اقتباس الحروف اللاتينية و التقنين المدنى العربي على أساس القانون المدنى الغربي، والدعوة إلى القومية العربية و الاشتراكية المادية – و الشيوعية الماركسية

أحيانا ـ فى العصر الآخير ، ترى ظلال الفكر الغربي بل التعبير الغربي وارفة ممدودة على العقول العربية و الأقلام العربية مسيطرة عليها كسيطرة الأشجار الكبيرة على الحشائش الصغيرة ، منعكسة فيها . انعكاس الشمس فى المرآة الوضية ، و قد شهد بتغلغل الأفكار الغربية فى المجتمعات و الدول الاسلامية عالم مستشرق عرف الشرق الاسلامي ، و عرف تياراته الفكرية معرفة دقيقة ، يقول ه ، أ ، ر ، جب فى كتابه ﴿ إلى أين يتجه الاسلام ، ؟ :

و إذا أردنا أن نعرف المقياس الصحيح للنفوذ الغربي ، ولمدى تغلغل الثقافة الغربية في الاسلام كان علينا أن ننظر إلى ماوراء المظاهر السطحية ، . . . علينا أن نبحث عن الآراء الجديدة و الحركات المستحدثة التي ابتكرت بدافع من التأثر بالاساليب الغربية بعد أن تهضم و تصبح جزءاً حقيقياً من كيان الدولة الاسلامية ، فتتخذ شكلا يلائم ظروفها (١) »

اتجاه حركة التأليف والترجمة المراثد

إلى الآدب و الاجتماع: وكان هولا الآدباء و الكتاب قد أسدوا معروفا كبيراً ، و أحسنوا إلى مجتمعهم و بلادهم و لغتهم لو نقلوا الكتب من اللغات الغربية المؤلفة في أغراض العلوم التجريبية المادنة بكل فروعها الكيميائية و الطبعية و الميكانيكية

النظرية و التطبيقية ، التي لا تزال المكتبة العربية فقيرة فيها كما فعل الأدبا في اليابات فحولوها إلى بلاد صناعية تضارع أعظم الدول و الاقطار الأوربية في العلوم الطبعية و الصناعية ، و كما فعلت دار الترجمة في حيدر آباد ، ولكر الصرفت عنايتهم و هو ايتهم إلى ترجمة كتب الآداب و علم الاجتماع و الفلسفة و التاريخ ، و الروايات و القصص ، و ترجمة كتب كثير من دعاة الالحاد و الثورة و الاضطراب الفكرى في المجتمع الغربي ، التي ساعدت في انتشار التبليل الفكرى و الاضطراب الاجتماعي ، و ضعف شخصية الفكر العربي و الأدب العربي ، و أحدثت اصطراع الأفكار و المثل و مناهج الفكر .

و قد وجد لهذا الاتجاه الأدبى كتاب و أدبا في مصر لهم قيمتهم الأدبية و انتاج أدبى كبير ، و لكن لم يظهر في مصر و لا في الشرق العربي نوابغ و عبقريون في العلوم العملية و في مجالات الطبيعة و الكيميا ، و علم الآلات و العلوم الرياضية ، يعترف العالم الغربي بتفوقهم في هذه العلوم ، و بقيمة بحوثهم و إنتاجهم العلمي ، وينالون إعجاب الأوساط العلمية الكبيرة وتقديرها . صورة من الحياة الغربية : و وجد في مصر كتاب و أدبا دعوا دعوة سافرة إلى تقليد الحضارة الغربية ، و اتخاذها مثلا أعلى في الحضارة و الاجتماع ، و كانت مصر للقائها تحت الاحتلال الغربي مدة طويلة ، و بحكم قربها من أوربا و بفقدان الدعوات

الدينية التجديدية المؤسسة على النقد العلمي – تزداد انصباغا بالحضارة الغربية كل يوم ، و تتجه إلى الغرب اتجاها مستمراً ، حتى كادت تصبح فى الطبقة المثقفة و الارستقراطية صورة من الحياة الغربية ، و استطاع الدكتور طه حسين فى سنة ١٩٣٨م أن يصور بلده تصويراً غريباً ، و يقول فى كتابه المشهور « مستقبل الثقافة فى مصر » :

• حياتنا المادية أوربية خالصة فى الطبقات الراقية ، و هى فى الطبقات الآخرى تختلف قربا و بعداً بين الحياة الآوربية باختلاف قدرة الأفراد و الجماعات و حظوتهم من الثروة وسعة ذات اليد ، و معنى هذا أن المثل الأعلى للصرى فى حياته المادية إنما . هو المثل الاعلى للا وربى فى حياته المادية (١) ،

« و حياتنا المعنوية على اختلاف مظاهرها و ألوانها أوربية خالصة ، نظام الحكم عندنا أوربى خالص ، نقلناه عن الأوربيين نقلا فى غير تحرج و لا تردد ، و إذا عبنا أنفسنا بشى من هذه الناحية فأنما نعيبها بالإبطا فى نقل ما عند الأوربيين ، نظم الحكم و أشكال الحياة السياسية (٢) ،

• و التعليم عندنا على أى نحو قد أقنا صروحه ، ووضعنا مناهجه و برامجه منذ القرن الماضى ؟ على النحو الأوربي الحالص ، ما فى ذلك شك و لا نزاع ، نحر نكون أبنا منا فى مدارسنا منتبل الثقانة فى مصر ص ٣١ منتبل الثقانة فى مصر ص ٣٠ منتبل الثقانة فى مصر ص مص

الأولية و الثانوية و العالية تكويناً أوربياً لا تشوبه شائبة (١). و يستخلص من هذا كله النتيجة الآتية ،

وكل هذا يدل على أننا فى هذا العصر الحديث نريد أن نتصل بأوربا إتصالا يزداد قوة من يوم إلى يوم حتى نصبح جزءاً منها لفظاً و معنى و حقيقة و شكلا (٢) ،

دعوة طه حسين مصر إلى اعتبار

نفسها جَزَءً من الغرب: لقد كان من المتوقع ومن المعقول جداً أن مثل الدكــتور طــه حسين صاحب الشخصية القوية في الأدب و العلم ، الذي حفظ القرآن في الصغر ، و درسه في الكبر و تعلم في الازهر ، و نظر في العلوم والآداب نظرة حرة واسعة ، و رأى شقاء أوربا بحضارتها المادية و فاسفاتها الإلحادية ، و حكوماتها القومية ، و تذمر مفكريها و العلماء الأحرار فيها ، و درس تاريخ المرب و السيرة المحمدية دراسة تذوق و إتقان ، لقد كان من المتوقع والمعقول جداً ، أن يدعو مصر إلى الاستقلال الفكرى و الحضارى ، و تربية شخصيتها الاسلامية العربية ، و النهوض برسالتها العظيمة التي تستطيع أن تحدث انقلابا في الاوضاع العالمية ، و تمنح مصر مركز الزعامة و القيادة و التوجيه حتى و لو كانت مصر جزءًا من العالم الغربي ، و قطعة من أوربا ، فالرسالات السماوية الانسانية أسمى و أوسع و أبق من الحضارات ،

و هى غنية عن الحدود الجغرافية ، و الأدوار التاريخية ، و إذا فعل ذلك ، و قام بهذ الدعوة كان رائد النهضة الفكرية الحقيقية، و الثورة المصرية المباركة ، و اتفق ذلك مع مواهبه العظيمــة كل الاتفاق .

و لكن كان من نتائج تغلغل الثقافة الغربية في الطبقة المثقفة في العالم الاسلامي و سيطرتها على التفكير و المشاعر ، ضعف المجتمع الاسلامي الذي نشأ و عاش فيه طه حسين إنه قام يدعو مصر إلى اعتبار نفسها جزءاً من الغرب ، و يجند كل ذكائه و إنشائه و دراسته التاريخية لا ثبات أن العقلية المصرية عقلية أوربية أو قريبة قربا شديداً من الأوربية ، و لها اتصال وثيق بالعقليـــة اليونانية ، و بعيدة كل البعد عن العقلية الشرقية ، و هي منذ قديم الزمان ، منذ العهد الفرعوني لم تتأثر بالطارئ عليها في أي عصر ، فلم تتغير بالفرس ، و لا بالرومان و لابالعرب والاسلام ، د إن العقل المصرى منذ عصوره الاولى عقل إن تأثر بشئي فانما يتأثر بالبحر الأبيض المتوسط ، و إن تبادل المنافع على اختلافها فانما يتبادلها مع شعوب البحر الأبيض المتوسط (١) ، و يقول : ﴿ إِنَّ من السخف الذي ليس بعده سخف اعتبار مصر جزءاً من الشرق، واعتبار العقلية المصربة عقلية شرقية كعقلية الهند و الصبن (٢). و على هـذا الأساس يدعو الدكـــتور طه حسين المصريين

٩ \_ ايمناً ص ٢٢ ليمناً ص ٤٩

إلى اختيار الحضارة الغربية حضارة لهم ومشاركة الغربيين – أعضاء الأسرة العقلية الواحدة – فى جميع مناهجهم و مقاييسهم و أذواقهم و أحكامهم فيقول:

أن نسير سيرة الأوربيين و نسلك طريقهم لكون لهم أنداداً و لنكون لهم شركا في الحضارة ، خيرها و شرها ،
 حلوها و مرها ، و ما يحب منها و ما يكره و ما يحمد منها و ما يعاب (١) »

و أن نشعر الأوربي بأننا نرى الأشياء كما يراها ، و نقوم الأشياء كما يقومها ، ونحكم على الأشياء كما يحكم عليها (٢) ، مستوى فكرى نازل: إن هذا المستوى الفكرى ، مستوى التقليد و التطبيق و التشبه و الانسجام بالغرب ، و إن قياس التبعات و الواجبات و الرسالات بمقياس الجغرافية و التأريخ و طبائع الأمم و عقلياتها في ضوء التاريخ القديم ، مستوى كنانتوقع من عالم مصرى و أديب مفكر مثل الدكتور طه حسين أن يترفع عليه ، و قد ترفع على ذلك بعض القادة الشرقيين في أقطار غير إسلامية فصاروا يلهجون بالجامعة الانسانية والنظرة الآفاقية ، و المثل الحلقية و الوحية التي هي فوق الحدود و الثغور و فوق المناطق الحضارية و الثقافية في العالم القديم أو الجديد ، ويكفرون بالروابط التي توزع الاسرة الانسانية المؤحدة بين الأوطان و

١ ـ أيضاً ص ٤١

الاجناس و المناطق الحضارية و بين العالم الغربي و العالم الشرقى ، وكان المسلم العربي أحق بهذه الفكرة الواسعة و أحق بأن يتزعم هـذه الدعوة و يقودها فانه نشأ في ظل « شجرة مباركة زيتونة لا شرقية و لاغربية ،

الطبعة الجديدة العربية

للحركة الكمالية التركية : لم تزل الثقافة الاجنبيــة ــ في داخل البلاد و خارجها ، و لم تزل الدعوة إلى • التغريب ، والفلسفات الغربية المادية التي ترد إلى البلاد من الخارج ، و يتطوع لنشرهـــا و شرحها كسبار الأدبا و الكتباب في البلد ، تعمل عملهما الطبيعي فى أذهان الناس و تلتهمها الطبقة الجامعية المثقفة و الشباب الناشقي و الضباط في الجيش ، و كل ذكي و ثائر على الاوضاع الفاسدة السائدة التي لا تطاق ، و تظهر في هذه الأغراض كتب و مؤلفات بقرؤها الشبان عند المراهقة الفكرية فيسيغونها و تصبح جزءًا من فكرتهم و عقيدتهم و مطامحهم في الحيــاة ، و بنظرون إلى هذه الفلسفات كالطريق الوحيد للنهضة بالبلاد و مجاراة الدول و الأقطار الحرة الراقيــة ، و تعجز المعـارف و وسائل التربية و التوجيه و الادب المقبول عن أن يخلق في هولاء تفكيراً أسمى و طموحا أبعد من هذه الخطط التقليدية المرسومة المرددة في كل بلد ، و التي سبق إليها كمال أتأتورك ، و تحققت له الزعامـــة فى حركة التغريب، و تطوير البلاد والمجتمع و العقلية منالأساس

الاسلامى الايمانى إلى الأساس الغربى الماذى ، فيحاولون تقليدها و تطبيقها فى بلادهم باختلاف نوع القومية (١) ، و باضافة الاشتراكية التى لم تبلغ فى عصر كال أتاتورك هذا الطور الواضح المتميز القوى ، و لم تكسب هذه السيطرة ، و هــذا السحر على المقول و الأفكار ، و لم يبق لهذه الطبقة إلا أن تتولى القيادة و تجد فرصة لتطبيق مخططها الفكرى .

جائت ثورة ۲۳ يوليه ۱۹۵۲م و نجحت بطبيعة الحـال و رحب بها كل ساخط على الأوضاع الفاسدة و كل محب للبلاد و للنهضة و القوة و الاستقلال ، و عقد لها الناس ــ على اختلاف طبقاتهم و وجهات نظرهم ــ آمالا كــ ثيرة مختلفة ، وكان في إمكانها و استطاعتها أن تعيد إلى مصر مكان الصدارة في العالم العربي ، الزعيم للاسلام و مكان التوجيه و الثقة و الاحترام في العالم الاسلامى ، و أن تشق طريقها إلى الأمام ، و أن تنهج لها نهجاً في الحياة يوافق طبيعة الشعب المصرى المسلم الةوى في إيمانه و في عاطفته الدينية ، و طبيعـة العالم العربي الذي أبي الله أن ينهض و يتحد و يسود إلا بهذا الدين الذى اختاره لزعامتـــه و قيادته ، و يوافق طبيعة العالم الاسلامي الذي لا ينشط و لا يتحمس و لا يرتبط إلا بدعوة دينية ، و يوافق طبيعة العصر الذي ضاق بالقوميات و تخطى ـ في سيره الحثيث ـ العصبيات التي تقوم

١ \_ القومية العربية بدل القومية التركية .

على أساس العنصرية أو اللغــة أو اللون أو الوطن ، و صار ينظر إلى هذه الروابط و الجامعات كدعوات رجعية جاهلية تمزق الأسرة الانسانية و الوحــدة البشرية ، و ينتظر من شعب عربى قيادة أوسع نظراً و أكثر ، تقدمية » من القوميات ، و كل ينتظر من قادة هذه الثورة الموفقة عقليــة أوسع ، و صدراً أرحب ، وذكاءاً أكثر عمقاً ، وتخطيطاً أكثر أصالة ، ومطابقة للواقع . عاولة تطوير المجتمع

المصرى والعربي كلياً: و لكر تحقق سريعاً أن هذه الثورة ليست إلا « الطبعة العربية الجديدة » ( مزيدة منقحة ) بحركة التغريب والتطوير التي تزعمها كال في تركيا ، و أنها فكرة مستقلة ، و فلسفة قائمة بذاتها ، و خطة كاملة ، صممة تصميها دقيقاً لتطوير المجتمع المصرى – وبواسطته و عن طريقه – المجتمع العربي تطويراً قومياً ماديا اشتراكياً ، حتى تصبح مجتمعاً جديداً ، « يستخلص لنفسه علاقات اجتماعية جديدة تقوم عليها قيم أخلاقية جديدة و تعبر عنها ثقافة وطنية جديدة (١) ، و ينظر إلى الحرية ، و الاشتراكية ، و الوحدة (٢) ، كأسس الحياة و أهداف النضال و يبحث عن جذور النضال المصرى « في التاريخ الفرعوني صافع

١ ـ نفس التعبير الذى جا. فى النص الرسمى لميثاق العمل الوطنى الذى قدمه الرئيس
 جال عبد الناصر فى المؤتمر الوطنى القوى الشعبية فى يوم ٣١ ما يو ١٩٦٢م أنظر الباب
 الأول نظرة عامــة .

الحضارة المصرية و الانسانية الأولى (١) ، و يحدد نضاله للا مة العربية التي تقوم على وحدة اللغـة التي تصنع وحدة الفكرة و العقل و وحدة التاريخ التي تصنع وحدة الضمير و الوجدان، ووحدة الأمل التي تصنع وحدة المستقبل والمصير (٢) ، أما الدين الاسلامي – الذي هو دين العرب إلا من شذ منهم – فينظر إليه كأى دين مر. الاديان الكثيرة التي تدين بها أمة أو بلاد، و يضعهـا جمعياً في صعيد واحد ، و مستوى واحد ، و يسمح لهـا البقا و يعترف لها \_ جمعياً \_ بالشرف و التأثير • إن حرية العقيدة الدينية يجب أن تكون لها قداستها في حياتنا الجديدة الحرة ، إن القيم الروحية الخالدة النابعة مر. الأديان قادرة على هداية الانسان و على إضاءة حياته بنور الايمان و على منحــه طاقات لا حدود لها من أجل الخير و الحق و المحبــة (٣) ، و بتكلم عن هذه الاديان كأى اشتراكي مادى لا ينظر إلا إلى قيمة الأديان المادية و الثورية و دورها في التاريخ الانساني ، و لا يؤمن بالآخرة و الحقائق الغيبية ، و إلى قيمة المقيدة الدينيـــــة و الثواب الآخروي • إن رسالات السما كلما في جوهرها كانت ثورات انسانیة ، استهدفت شرف الانسان و سعادته ، و إن واجب المفكرين الدينيين الاكبر هو الاحتفاظ للدين بجوهر

١ ـ الميشاق القرمى الباب الثاك .
 ٢ ـ ايضاً الباب الناسع .

٣ \_ ايضاً ، الباب السابع .

رسالتمه (۱) ، و ينظر إلى المجتمع و أعضائه و حقوقهم نظرة لا تتقيد بالتشريعات الاسلاميمة و الحدود التي بينها الله تعالى للانسان ، و إنما تقوم على أسس المجتمع الغربي والتفكير العصري، فالمرأة في نظره • تتساوى بالرجل و لابد أن تسقط بقايا الأغلال التي تعوق حركتها الحرة حتى تستطيع أن تشارك بعمل و ايجابية في صنع الحياة (۲) »

و بصرف النظر عن هذه التفاصيل والشواهد فانه مما لاشك فيه أن الفكرة التي تسيطر على هذا الميثاق و واضعه ، و التي دفعت إلى سبكه في هذا القالب هي الفكرة المادية ، و للانسان أن يسحب من نص الميثاق كلة العرب و مصر التي تتردد كثيراً و مايدل على البيئة التي صدر فيها هذا الميثاق ، و ينسبه إلى أي جمهورية علمانية اشتراكية في الشرق ، وكلها تعترف بحرية العقيدة الدينية و قداستها ، و بتأثير القيم الروحية الخالدة النابعة مرب الأديان في تاريخ الانسان و المدنية .

و قد اتخذ قادة الثورة خطوات حاسمة ايجابية لتطوير المجتمع المصرى و تطوير العقليــة المصرية ــ كرحلة إلى تطوير العقليــة العربية ــ فشجعوا على الايشادة بالقومية العربية كديانة وعقيدة، و جعلوا الادبا و الكتاب يتغنون بها ، كالهدف الاسمى ، ويتغنون بأبحاد العهد الفرعوني ، و الدعوة إلى إحيائها ، و الفرعونيــة بأبحاد العهد الفرعوني ، و الدعوة إلى إحيائها ، و الفرعونيــة

١ ـ ايضاً ، الباب السابع

كقومية وحضارة و تراث ، و هتف الهاتفون • نحن أبناء العرب و الفراعنة ، و لم تعد كلمة • فرعون ، تثير في النفوس الكراهيــة و الاحتقار ، و معانى اللعنة و العار ، التي الحقها به القرآب، و آمر بها المؤمنون في كل مكان و زمان ، و أصبح العرب و العروبة تشارك الله في العزة و الكرامة ، فيقول القائلون • العزة لله و للعرب ، و يرحبون بكل من يغلو في ذلك ويبالغ و لو وصل إلى درجة الكفر ، و خرج من الاسلام ، ويشجعون على ذلك بالجوائز و الصلات و أنواع التحبيذ وأساليب التحسين ، و أرخوا العنان للكتاب والصحفيين يسترسلون في ذلك ماشاؤا ، و سمحوا للصحف أن تستهزئ بالدين و شعائره و مقدساته و تنتهك الحرمات و تنشر في المجتمع الخلاعة و الاستهتار و الميوعة، و لم يزدها التأميم إلا خبالا و إسرافا في نشر الصور العـارية الخليعة ، و الروايات الماجنــة و القصص الغرامية ، و أخبــار الحوادث المثيرة للغريزة الجنسية و الاجرام ، حتى يتطور المجتمع و تتطور العقلية و تأخذ لونها المادي ، و طابعها الاشتراكي . و اتخذُوا لتطوير المجتمع خطوات ايجابية أخرى، من تطوير

و اتخذوا لتطوير المجتمع خطوات ايجابية أخرى، من تطوير الآزهر، وإلغاء المحاكم الشرعية، والقضاء الشرعى، والوقف الشرعى ومن التعليم المختلط والعناية الزائدة بالبرامج الثقافية، والرقص والغناء. سوء تأثير الثورة المصرية

وقيادتها في العالم العربي : و أصبح الشباب العرب ، و كل ذي

طموح عن تمني مجد العرب و تمني لهم كيانا و دولة قوية موحدة تقوم في الشرق الأوسط يتخذ • الجمهورية العربيـة المتحدة ، مثلا أعلى ويدين بحبها ويعتبرها انتفاضة الروح العربية تعيد إلىالعرب كرامتهم ، و مجدهم الغابر و سيادتهم المسلوبة ، و لا غرابة في ذلك ، و لا مايستحق اللوم والعذل ، فالانســان مفطور على حب المجد و الغلبة و القوة ، و للشباب العرب كل حق فى أن ينشدوا لكن ــ مع الاسف الشديد ــ قداقترنت بالثورة المصرية وفلسفتها في العهـــد الآخير معاني و حوادث و تصرفات ، و توجيهـات تضعف قيمة الاسلام و تقطع رابطـة هولاً العرب و قادتها عن إخوانهم في العالم الاسلامي ، و تنشئي فيهم المبالغـــة في تقديس القومية العربية ، و التعصب لها ، و الايمان بها كـفكرة كاملة و ديانة لها مفهومها العقائدي ، و قد بدأ الالحاد ينتشر بسرعــة غريبة في الشباب المثقف في العواصم العربية و تبدر من المتحمسين منهم كلمات يخاف منها على صاحبها الكفر و المروق من الدين ، و أصبحوا لاينظرون إلى الرسول الأعظم ـــ صلى الله عليه وسلم ـــ كنقذ للعرب ، و مصدر الحياة الجديدة و الكرامة و الشرف و الحلود لهـــذا الشعب العظيم ، و يرجعون إلى المــاضي السحيق تأخذهم حمية الجماله .

طليعة ردة فكرية: إنه نذير شر خطير، و طليعة ردة فكرية و ثقافية و دينية لا يتداركها و لا يجبر كسرها أعظم مجد، و أقوى دولة، و أكبر نهضة، و أهول قوة، إنها خسارة ليست فوقها خسارة، إنها طريق إلى الحزى و العار، و التشتت و الفرقة، و الهزيمة و الا خفاق بعد الا خفاق، و الحبية إثر الحبية في الدنيا، و لعذاب الآخرة أخرى لو كانوا يعلمون، و يصدق عليهم قوله تعالى، وقل هل ننبئكم بالاخسرين أعمالا الذين يصدق عليهم في الحياة الدنيا، و هم يحسبون أنههم يحسنون صنعاً ولئك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائه، فيطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيمة و زنا (۱) ه

الأقطار الاسلامية المتحررة

حديثاً في طريق التغريب ، و أخاف أن تكون هذه قصة القادة المتجددين الثوريين ، و قصة كثير من الأقطار الشرقية التي تحررت و نالت استقلالها في مدة قريبة ، يظهر أن زعما هما و ولاة الأمور فيها قد صمموا على تطبيق الفلسفة الفكرية الغربية بشعبها الاقتصادية و السياسية و الثقافية – و فلسفة القومية المادية في بلدهم الاسلامي ، فهم في حرب دائمة دامية مع الطبيعة الاسلامية العميقة الجذور الممتدة العروق ، و في صراع مع الجهاز الاجتماعي والعلمي و الخلق ، الذي فيه الخير الكثير والقوة التي

١ - السكن

ترهب و يحسب لها الحساب ، و يمكن أن تنمى و تستغل لصالح الأمة و البلاد ، و في صراع مع المعنويات التي نشأت و رسخت فى نفوس أفراد هذه الامة و أجيالها ، بجهود جبارة و دما ٌ زكية سخية ، و إخلاص ليس له نظير ، و على حساب الايمــان ـــ بالله و بالرسول و بالغيب ــ الذي لا يصنع في المصانع ، و لا يولد بالخطب الرنانة ، و لا يخلقه إلا تأثير الرسل و شخصيتهم القوية ، و جهود الدعاة المخلصين من الطراز الأول ، و الذي إذا فقد من الأمة لا يعود بسهولة ، و لا يملأ فراغه شعور قومي ، أو وعي سياسي أو تقدم في المعرفة و الثقافة ، و الذي صنع المعجزات في القديم ، و خليق بأن يصنعها في كل وقت ، و على حساب العاطفة الدينية التي يرجع إليها الفضل في الفتوح و الانتصارات القومسة و السياسية ، و تجلت قوتها في معركة القناة ، و تحرير الجزائر ، و تكوين دولة على أساس الاسلام و القومية الاسلامية في شبه قارة الهند (١) لا يحلم بها في عصر السياسة الوطنية والعلمانية . عملية هدم و إزالة أنقاض : ﴿ وَ هَكَذَا تَغْرُزُ شِحْرَةُ الْحَصَارَةُ الْغُرِّبَيَّةُ و الفلسفة الغربية التي ساهم في نشأتها و سموقها منــاخ خاص ، و ستى خاص ، و غذا خاص ، و قد توفرت هده العرامل كلها في الأراضي الأوربية ، تنقل هـذه الشجرة ــ بعد ما كبرت و ترعرت ــ إلى الأرض الاسلامية فتغرز فيهـا و تنصب بقوة ،

۱ ـ و هي دولة باكستان .

و يهيأ لها الجو ، و يحفر لها الأرض حفراً عميقاً ، و يقدوم الحريصون على نصبها فى البلد الاسلامى بعملية الهدم الواسعة وإزالة الانقاض الفكرية و الاجتماعية — كما يسمونها — من حولها ، و تستغرق هذه العملية الهدامة جموداً و طاقات و أوقاتاً كانت تعود على الآمة و على البلاد بنفع كبير ، لو وجهت إلى عملية إيجابية بناءة ، و إلى إثارة القوى الكامنة فى نفوس رجال هذا الشعب الاسلامى عن طريق الايمان والدعوة الدينية ، والاصلاح الحلق .

رجعية التقدميين : وقد يلجأ هولا المتجددون في سبيل التجديد إلى بعض الفلسفات و النظم و الروابط ، التى فقدت قيمتها و مكانتها في المجتمع الأوربي من زمان ، و أصبحت تعتبر من الشعارات الرجعية و من التجارب القديمة التي لجأ إليها القادة في أوربا في ظروف خاصة ، و في وقت محدود ، ثم استغنوا عنها بما رأوا من أضرارها و جناياتها و تركوها إلى فلسفة أو فكرة أفضل منها و أوسع ، و خير مثال لذلك ، القومية ، التي تخلت عنها أوربا تقريباً ويعض عليها بعض القيادات في الشرق الاسلامي بالنواجذ ، و ترى فيها الاسلوب الاخير من التفكير ، و آخر ما وصل إليه العقل البشرى من وسائل التنظيم و التخطيط مع أنها من بقايا عصر البداوة والحياة القبلية المحدودة في صورة موسعة ، و طمر بال خلعه الاوربيون ، و من العوامل الهدامة التي فرقت

المجتمع البشرى و وزعت الجيل الانسانى على نفسه .

تقليد دعاة التجديد : إن هذه المحاولة المخلصة الملحفة لتطبيق تجارب الحياة الأوربية فى بلد إسلامى يبرهن على أن قادة هذه البلاد و إن دوت أسماؤهم فى العالم و قادوا الجماهير السكثيرة و لا يزالون و رغم ثقافتهم العصرية الواسعة و فى دور الطفولة المقليمة التي يسكثر فيها التقليد و المحاكاة و التلذة المتواضعة المساتذتهم الغربيين ، و أن شخصياتهم مجردة عن كل ابتكار و عن القدرة على الانتاج الاصيل و الإبداع ، و عن التفكير الحر ، و إنهم فضلا عن جهلهم أو تجاهلهم لطبيعة الشعوب التي يحكمونها، و لمواهبها و طاقاتها لا يسايرون الفكر الأوربي في تقدمه و أطواره ، و لا يعرفون ما يجيش به المجتمع الأوربي من قلق و تذمر ، و بحث عن الايمان و الروحانية .

صراع بين الحكومات

و الشعوب : إنهم فى بلا و شقا من هذه الشعوب التي لا يسهل عليها التخلى من المبادئ الدينية ، و من ثروتها الايمانية و من تراثها الغنى ، و الانقطاع عن منابع الحياة و القوة التي تكن فى مصادرها الدينية ، و أدبها الاسلامى ، و تاريخ الاصلاح و التجديد ، فهم فى عملية هدم واسعة الاكناف ، طويلة المدى ، عاربة من جهات كثيرة ، و الشعوب الاسلامية – التي وقعت تحد حكمهم و قيادتهم – فى بلا و شقا من هولا القادة ،

فهم يحاربون طبيعتها و يقودونها بهتافات و شعارات لا تسيغها هذه الشعوب و لا تنشط لها ، و لا تستطيع أن تحبب إليها الموت و الفداء ، و تهون عليها بذل النفوس و الأموال و الهجرة من الأوطان ، و تتغلب على الشهوات و الأنانية الفردية ، و قد عرف هولا القادة ضعف هذه الهتافات و الشعارات فى إثارة الحيسة ، و إشعال الحماسة فى نفوس الجماهير فهم يلجأون دائماً أيام الجسد و المعارك الدموية الحاسمة إلى الهتافات الدينية و الشعارات القديمة من الجهاد فى سبيل الاسلام والشهادة فى سبيل الله حتى إذا وضعت الحرب أوزارها ، و تسلموا مفاتيح البلاد ، عادوا إلى هتافاتهم ، و شعاراتهم القومية و الزمنية ، و يفترضون أنهم يحكون شعوبا ليست لها ديانة تحبها و تقدسها و تستميت فى سبيلها ، و ليست لها عاطفة دينية تحتاج إلى التربية و الاستشهار .

إهمال طاقات وكنوز نخبوء : و هكذا تضيع طاقات هذه الشعوب و مواهبها ، و إمكانياتها التي لواستثمرت و قدرت حق التقدير ، و كان القادة ، واقعيين ، أكثر منهم ، خياليين ، لفعلت الأعاجيب ، و كانت قوة يحسب لها الحساب الكبير في ميزان ، المعسكرات ، و لا سبب في ذلك إلا ضيق تفكير هولا القادة ، و تقليد هذه الحضارة ، و التصميم على تطبيقها في بلدهم بحذا فيرها ، و هذا بتأثير الثقافة الاجنبية التي تلقوها في الحارج ، أو خضعوالها و هضموها في داخل بلادهم .

خضوع قادة البلاد الاسلامية

للحضارة الغربية و قيمها: و يعجبنى فى ذلك ما قرأته حديثاً لكاتبة أمريكية فاضلة اهتدت إلى الاسلام قريباً، و هى تصف هذه الطبقة الحاكمة، و قادة البلاد الاسلامية و خضوعها للثقافية الغربية وتقديسها الزائد للحضارة الأوربية، تقول الفاضلة مريم جميلة (Islam - الجديد - Margaret Marcus) سابقاً، فى كتابها الجديد - Versus the West.).

إن الحضارة الغربية بقوتها الاقتصادية و السياسية الفائقة ، استطاعت أن تبسط نفوذها على العالم كلمه ، و لما استطاعت الشعوب الآسوية و الأفريقية أخيراً أن تنتصر في صراعها للحرية السياسية ، و تحررت من النير الأجنبي ، كانت حضارتها المحليسة قد تحطمت قديماً ، إن قادة هذه الشعوب من غير استثناء تلقوا ثقافتهم في معاهد أوربا و أمريكا ، و كانت هذه المعاهد و أساتذتها قد علموهم أن ينظروا إلى تراثهم الثقافي القومي بنظر الاحتقار و الارددراء ، و كانوا قد خضعوا عقلياً لفلسفات الحضارة المادية .

و هكذا فان قادة آسيا و أفريقيا متفقون مع القادة الأوربيين و الاميريكيين على أن الهدف الاسمى ، و المثل الاعلى للجتمع البشرى هو تقدمه عن طريق الصناعات الثقيلة ، و رفع مستوى الحياة المادية ، و توسيع القوة الاقتصادية و السياسية ،

و هنا لا ينبغى لنا أن نخلط بين أساليب الاسلام لتقرير العدالة الاجتماعية بالأساليب الغربية للوصول إلى هذا الغرض ، الاسلام ينظر إلى الرخا المادى كوسيلة ، و بالعكس فان الغرب ينظر اليه كغابة .

لا عجب إذا كان الزعماء الآسيويون و الأفريقيون معجبين كل الإعجاب بأساليب حكم الاستبداد الجماعى السائدة في أوربا وأمريكا، إنهم في إعجابهم الشديد بما وصلت إليه الصين الشيوعية من التقدم و بما حازته من شرف و مكانة يحرصون أشد الحرص على تطبيق النظم الاقتصادية و السياسية الغربية في بلادهم ، أما مادفعت الصين من ثمن باهظ لتوسعها السياسي و الاقتصادي ، و كان ذلك الثمن شقاء ملائين من أفراد الشعب الصيني ، و تحطم حياتهم ، فلا يهمهم في قليل و لا كثير ، لأن مبدأهم « إن الغاية تبرر الواسطة »

قد يبدو لبعض الناس أن النبوغ و اختلاف الألوان الذي كان يوجد فى ثقافات العدالم إذا ضعف فانه سينتهى بالشعوب إلى وحدة أقوى و انسجام أكثر فى الناس ، و لكننا شاهدنا بالعكس أن مبدأ هذه الحضارة الأساسى د الذى ظل يسيطر على جميع اتجاهاتها و تصرفاتها د هو الثورة على جميع القيم الروحية و الدينية ، و لما كان هذا الاتجاه ، و هذا المبدأ هما المسيطرين على العالم المعاصر ، لذلك نواجه اليوم من الكراهة الشديدة ، و الحروب الدامية ، و الثورات السفاكة للدما ما لمنواجهه قبل هذا الحروب الدامية ، و الثورات السفاكة للدما ما لمنواجهه قبل هذا

اليوم في التاريخ ، و قد فقد الشعور بالمسئولية في العلاقات الدولية، فالممثلون لأممهم في جلسات الأمم المتحدة لا يتورعون أبدآ عرب الكذب، و هم يحرفون الحقائق لمصلحتهم القومية الخاصة من غير أن يجدوا وخراً أو تأنيباً من الضمير ، لأن المبدأ الذي يؤمنون به هو أن كل عمل يخدم مصاحتهم القومية ــ و لو كان ذلك على حساب البلاد الاخرى ــ لا يعتبر خطأ أو جريمـة ، إن هولاً الممثلين في الامم المتحدة لا يصوتون على أساس أن القضيـة حق وصواب ، إنما يصوتون لأن ذلك في مصلحة شعبهم أوبلادهم فحسب. إن جناية قادة الاقطار الاسلامية ليست أقل من أى واحد في بلد آخر إنهم انخدعوا أيضاً ، بفله فات المادية الغربية ، إن بعضهم يتحدث بالكلمات المعسولة الرنانة عن الحاجــة إلى تطبيق الاسلام مع روح العصر الحاضر ، و للوصول إلى هــذا الغرض هم يدعون إلى الفصل بين تعليمات القرآن الاجتماعية و بين تعليماته الروحية ، ويقولون إن المادة الأولى يعنى تعليمات القرآن الاجتماعية كانت ظل ماكانت عليه الجزيرة العربية في القرن السابع المسيحي من أحوال اجتماعيــة و صورتها ، فيجب أن ترفض على أساس أنها لا تلاثم قضايا اليوم التي تشغل الفكر ، و يقرر أن تعليمات القرآن الروحية هي الحقيقة الخالدة ، إنهم يعارضون حقيقة راهنة و هي أن الاسلام منهج الحياة الكامل المنسجم و أنه كل لايتجزأ

و أنه يفوق جميع المناهج التي ابتكرها الغرب إلى هذا اليوم ، إن

رفض أى جز ً من هذا المجموع يحطم المجموع (١) » الموقف الثالث : إذن فما هو الموقف الثالث ، و ما هو الموقف.

العادل الذي يجب أن يقفه العالم الاسلامي تجاه هذه الحضارةالغربية؟

العادل الذي يجب ان يقفه العالم الاسلامي بجاه هذه الحضارة الغربية ؟ إنه لا يمكن تحديد موقف العالم الاسلامي تجاه الحضارة الغربية حتى نعرف طبيعة الامة الاسلامية . و مركزها في هذا العالم ، ثم نعرف موقفها من هذه الحياة التي تصوغ الحضارات ، وتشكل المجتمعات و المدنيات .

مركز الأمة الاسلامية

و رسالتها: إن الأمة الاسلامية هي صاحبة الرسالة الدينية الاخيرة، وهذه الرسالة هي التي تسيطر — و يجب أن تسيطر على جميع مواقفها، و تصرفاتها، مركزها مركز القيادة و التوجيه، و الحسبة على العالم، و القرآن يعلن بقوة و صراحة « كنتم خير أمة أخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف و تنهون عن المنكر، و تؤمنون بالله ، و يقول « و كذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهدا على الناس و يكون الرسول عليكم شهيداً » « ليكون الرسول شهيداً على الناس ، فلا يجوز أن يكون مكان هذه الآمة في مؤخر الركب ، و في صف التلاميذ و الحاشية ، و أن تعيش على هامش الأمم و ترضى — من القيادة و التوجيه ، و الأمر و النهى ، و الحلق و الإبداع — بالتقليد

<sup>1 -</sup> Islam Versus the West P. 25 - 28

و التطبيق ، و الخضوع و الاطاعة ، فلا يكون موقفها الصحيح إلا موقف الحر السكريم ، القوى الارادة ، المستقل التفكير ، الذى يأخذ — إذا اضطر و احتاج — من حوله بارادة واختيار ما يطابقه و يلائمه ، و ما لا يرزؤه فى شخصيت و تفوق و امتيازه ، و ثقته بنفسه و مركزه ، و ينبذ ما لا يلائمه و يضعف شخصيته و مركزه و يفقده امتيازه و يدبج فى غيره ، و لذلك نهيت هذه الأمة عن التشبه بقوم فى شعائرهم وشاراتهم (١)

و هي أمة ذات هدف معين في الحياة ، و رسالة كاملة في العالم ، و حضارتها و ثقافتها ، و كفاحها و إنتاجها ، و كل ما يتصل بها من حركة و نشاط خاضع لعقيدتها و غاياتها و رسالتها فلا قيمــة عندها لفلسفة تقول « العلم للعلم » و « القوة للقوة » و و الاكتشاف للاكتشاف » و كذلك ليس من مهمتها بسط السيطرة على الانسان أو على الاكوان ، و تسخير الطاقات البشرية ، أو القوى الطبعيـة و الفاكيـة لا ثبات قوتها أو تقرير

<sup>1</sup> ـ قال العلامة الحسين بن محمد بن عبدالله الطبيي ( م ٧٤٣ ه ) في كتابه الكاشف عن حقائق السنن المحمدية (شرح مشكاة المصابيح ) في شرح حديث و من تشبه بقوم فهو منهم ، الذي أخرجه أحمد و أبو داؤد و هذا عام في الحلق و الحلق و الشمار ، و لما كان الشعار أظهر في التشبه ذكر في هذا الباب ، قال العلامة نور الدين على بن سلطان محمد الهروى المعروف بملا على القارى ( م ١٠١٤) في المرقاة و قلت بل الشعار هو المراد بالتشبه لاغير ، فان الحلق الصورى لا يتصور فيه النشبه ، و الحلق المعنوى لا يقال فيه التشبه بل هو التخلق ( ص ٢٣٤ ج ٤ )

فتوحها المادية و العلمية ، فان ذلك عندها ضرب من العبث ، ونوع من الانانية المتضخمة ، و القرآن يتلو عليها و يضبط اتجاهاتها و طموحها بقوله « تلك الدارالآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض و لافساداً ، و العاقبة للتقين (١) » المؤمن القوى العليم

الصالح المصلح: \_ إنما يسمح لها الاسلام بالكفاح في سبيل الحياة و الطبيعـة و العلم – و قد يحث عليــه – لصالح البشرية و للغايات الكريمـــة إلى حد الضرورة ، و قـــد ضرب الله لها مثلاً في القرآن • بالانسان القوى العليم الصالح المصلح الذي يسخر القوى الكونيــة و المادية ، و يملك أعظم مقدار مـــ الاسباب و الوسائل و يوسع فتوحمه و مغامراته و هو في كل ذلك ، و في أوج قوته و سلطته و سيادته ، و تسخيره للقوى و الأسباب مؤمن بربه ، خاضع له ، مؤمن بالآخرة ، ساع لها مقر بضعفه ، رحيم بالانسانية و بالأمم الضعيفة ، حام للحق ، يستخدم كل قوته و جهوده و مواهبه ، و جميع وسائله و ذخائره لحدمة الانسانية ، و تكوين المجتمع الصالح ، و إعلاء كلمة الله ، و إخراج الناس من الظلمات إلى النور ، ومن عبادة الناس والمادة إلى عبادة الله ، سيرة مثلها سليهان بن داؤد في عصره ، و مثلها ذوالقرنين في عصره ، و مثلها الخلفاء الراشدون و الأئمة المهدنون

١ ــ القصص ٨٣ .

فی عصورهم (۱) » الحیاة کمرحلة عابرة

و وسيلة الآخرة: أما موقفها من هذه الحياة ، فهو موقف من لا يراها الغاية الآسمى و المثل الأعلى ، و سدرة المنتهى فى السعادة و التقدم ، إنما ينظر إليها كمرحلة « عابرة » لا بد من اجتيازها ، وكوسيلة للوصول إلى الفوزالاكبر ، والحياة الدائمة ، و العيشة الراضية ، إن القرآن يقرر — بكل وضوح و قوة — قصر هذه الحياة الدنيا ، و تفاهتها وتضاؤلها فى جنب الآخرة ، فيقول مثلا: هذا متاع الحياة الدنيا فى الآخرة إلا قليل (٢) » و يقول « ما هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب و إن الدار الآخرة لهى الحيوان و كانوا يعلمون (٣) ، و يقول « إعلموا أنما الحياة الدنيا لعب و لمو و زينة و تفاخر بينكم ، و تكاثر فى الأموال و الأولاد ، كثل غيث أعجب الكفار نباته ، ثم يهيج فتراه مصفراً ، ثم يكون حطاما ، و فى الآخرة عذاب شديد و مغفرة من الله و رضوان ، حما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور (٤) »

و يقرر كذلك — فى وضوح و قـوة — أنهـا قنطرة إلى الآخرة ، وفرصة للعمل ، فيقول : • إناجعلنا ما على الأرض زينة

٩ \_ تفسير سورة الكمف للمؤلف و المسلمون ، المجلد السادس عدد ٤
 ٢ \_ رامة ٣٨٠٠

٤ \_ الحديد ٢٠ .

لها لنبلوهم أيهم أحسن عملا (١) ، و يقول « الذي خلق الموت و الحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا ، و هو العزيز الغفور (٢) ، و يقرر أن الآخرة خير و أبق فيقول • و ما الحيــاة الدنيا إلا لعب و لهو و للدار الآخرة خير للذين يتقون أفلا تعقلون (٣) ، و يقول • و ما أوتيتم من شئى فتاع الحياة الدنيا و زينتها و ما عند الله خير و أبق أفلا تعقلون (٤) » و يذم و يشنع على من يؤثر الدنيا ــ هذه الفانية العارضة السقيمة الناقصة ــ على الآخرة الباقية الخالدة ، الواسعة الصافية من الأكدار ، الحالية من الأخطار — فيقول • إن الذين لا يرجون لقا ُنا و رضوا بالحيــاة الدنيا و اطمأ نوابها ، و الذين هم عرب آياتنــا غافلون ، أولئك مأواهم النار بمـاكانوا يـكسبون (٥) » و يقول « من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها و هم فيها لايبخسون ، أُولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلا النــار ، و حيط ما صنعوا فيها و باطل ماكانوا يعملون (٦) » و يقول « و ويل للكافرين الذين يستحبون الحياة الدنيا على الآخرة ، ويصدون عن سبيل الله و يبغونهـــا عوجا ، أولئك في ضـــلال بعيـــد (٧) ، و يقول يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا ، وهم عن الآخرة همغافلون(٨) ،

و يقول: « فأعرض عن تولى عن ذكرنا و لم يرد إلا الحياة الدنيا ، ذلك مبلغهم من العلم ، إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله و هو أعلم بمن اهتدى (١) » و يقول « إن هولا يحبون العاجلة ، و يذرون وراهم يوما ثقيلا (٢) » و يقول « فأما من طنى و آثر الحياة الدنيا فان الجحيم هى المأوى (٣) »

و يمدح من يجمع بين الدنيا و الآخرة مع إيثار جانب الآخرة على جانب الدنيا ، و معرفة قيمتها و فضلها و الحرص عليها ، فيقول ، فن الناس من يقول ربنا آتنا فى الدنيا حسنة و ماله فى الآخرة من خلاق ، و منهم من يقول ربنا آتنا فى الدنيا حسنة و فى الآخرة حسنة و قنا عذاب النار (٤) ، و يقول على لسان نبى الله موسى « و اكتب لنا فى هذه الدنيا حسنة و فى الآخرة إنا هدنا إليك (٥) ، و يمدح خليله إبراهيم عليه الصلاة و السلام فيقول « و آتيناه فى الدنيا حسنة و إنه فى الآخرة لمن الصالحين (٢) ،

و خير ما يمثل موقف المؤهن من هذه الحياة ، و يحدده بدقة ومقدرة ليست فوقها ذقة ومقدرة هو الجملة الحكيمة المأثورة عرب رسول الله صلى الله عليه وسلم فى إحدى خطبه فى أيام الجمعة ، « إن الدنيا خلقت لكم وإنكم خلقتم للاخرة ، فالمسلم يجمع

٩ \_ النجم ٢٩ - ٣٠

٣ \_ النيازعات ٢٧ - ٢٨ - ٢٩ ٢

بين الانتفاع بمرافق الحياة و أسباب الدنيا و استخدامها كشئى خلق لأجله و سخرله ، و بين السعى للاخرة و الكفاح لها كغاية خلق لأجلها ، فهو ينظر إلى الدنيا و قواتها و وسائلها كمطية و مركب لا كراكب و متصرف ، و كمملوك و رقيق لا كالك و سيد ، و وسيلة لا كمغاية ، و ينظر إلى الآخرة كغاية ينتهى إليها و وطن يلجأ إليه فيجمع عليه همته ويرهق له قواه و يحث إليها مطيته ، و ذلك مثل النبوة الذى مثله الرسول صلى الله عليه وسلم إذ قال ما لى و للدنيا و ما أنا و الدنيا إنما أنا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح و تركها (١) »

و قد تجلت هذه النفسية القرآنيـة أو النظرة القرآنيـة إلى الحياة في حياة النبي صلى الله عليه وسلم و تعاليمــه و سلوكه ، و كلامه و عواطفة و أمانيــه و دعائه و سره و علنــه ، و تجلت كذلك في حياة الصحابة الذين تربوا و تكونت سيرتهم و عقليتهم في حضانته و تحت إشرافـه و من كان على نهجهم و على غرارهم من التابعين و المؤمنين من هذه الآمة ، بحيث قد صار ذلك طابعاً لحياتهم ، و مزاجا لا ينفك عنهم ، و أصبح من الحقائق التاريخية التي لا يمـارى فيها .

و هنا تتعارض الاديان السهاوية ، و تعاليم النبوة أو مدرسة النبوة – إن صح التعبير – مع الفلسفات المادية ، و

التفكير المادى الذى يلح على أن هذه الحياة الدنيا هى كل شى ، و هى المنتهى ، و يبالغ فى تمجيدها و تقديسها و الاحتفا بها ، والحرص على ترفيهها و تحسينها وتزيينها .

حضارة ثائرة على القيم

الدينيـــة و الروحية : و قد كان من المصادفات الاليمة المحزنة ، والمآسى الفاجمة للشربة أن الحضارة الغربية قد ولدت و ترعرعت في عصر قد ثار على الدين و أسســه من الايمان بالغيب و غير\_ ذلك ، و في أمــة قد ثارت على الذين تزعموا الدين و استغلوه لشهواتهم و أنانياتهم ، و اشتــد غضبهـا عليهم لسو سيرتهـم و همجيتهم و وقوفهم في سبيل التقدم و حرية العقل والعلم ، فترافق نشو الحضارة و الصناعة و الاتجاه المادى العنيف ، الاتجاه إلى تنظيم الحياة على أسس مادية خالصة ، وقطع صلة المجتمع والبشرية عن فاطرها و مصرف هذا الكون ، و كل ذلك اقتضته سلسلة الأسباب و طبائع الأشياء ، و وضع أوربا الخاص ، فشبت هذه الحضارة و اختمرت و هي المسيطرة على القوى و الأسباب ، قد بلغت الغاية في التقدم و الصناعة و علوم الطبيعة حتى استطاعت أخيراً أن تعدم المساحات و الابعاد ، و تجاوز الكرة الهوائيـة ، إلى غير ذلك من الفتوح في دائرة العلوم الطبعية و الفلكية (١) ،

١ منقول من تفسير سورة الكهف للمؤلف المنشور في « المسلمون » المجلد السادس
 ١٣٧٧ هـ) عدد ١ - ٢ - ٣ - ٤

سيطرة « المــادية ، على قادة

التجديد في الشرق الاسلامي: وقد انتقلت هذه النفسية المادية إلى قادة حركات التجديد و بالأصح التغريب في الشرق الاسلامي و تواصفوا ــ مر. عهد كال إلى عهد جمــال ــ على الافتنان بالتقدم المادي و اتخذوا القوة و الرفاهيـــة إلهاً يقدس و يعبد و يكفر بغيره ، و يضحى على أنصابه بكل القيم الخلقية و الروحية، و ما ليست له قيمة مادية ، و حسب القارئ أن يقرأ خطب هولاً الزعماء القوميين و القادة السياسيين ، و ما يسكـــــــــــونه بين آونة و أخرى ، و ما يدلون به من تصريحات ، و ما يتخذونه من إجراءات رسمية و خطوات عملية و ما معاملون به الاحزاب التي تفكر غير هذا التفكير ، و تسير غير هذه السيرة . و تنتقـد هذه الاتجاهات ، و حسبه أن يقرأ مشاريع الحكومة و الخطط المستهدفة و مجالات النشاط و الحركة و الحماســـة في الدوائر الرسمية ، يراها مقتصرة على ترفيه البلاد و تقويتها مادياً ، و رفع مستوى الحياة ، و مجاراة الشعوب التي لا تعرف غير المـــادة و المحسوسات حقيقة ، و لا تعرف غير القوة إلهاً و لا تعرف غير التقدم المادي و الرفاهيــة الدنيوية هدفا و غرضاً ، و لا تعرف غير بحموعة الأفراد الذين تربط بينهم ــ رابطة قومية أو معاهدة سياسية – مجموعة بشرية ، تستحق الاحترام و الاهتبام ، إن هذه هي النفسية التي جرت على العالم الشقاء و البلاً في كل زمان ،

و هى العقلية الضيقة السقيمة التى حاربتها الأديان ، و جا يمحوها الاسلام ، و أن احتضان قادة بلد اسلامى لهذه الفكرة والعقيدة المادية العنيقة نكسة عظيمة فى التفكير لاتدل إلا على ضعف الايمان و سو التربيسة ، و سقوط الهمة ، و قصر النظر ، و شقا هذه البلاد أولا ، و شقا العالم الانسانى ثانياً .

إن الاحتفاظ بالشخصية الاسلامية ومركز هذه الامة في العالم، و معرفة رسالتها و الايمان بقيمتها، و التأكيد على قيمة الآخرة و مابعد هذه الحياة — من سعادة و شقا و جنة ونار — والتأكيد على الجانب الحلق و الروحى من الحياة، هو الحطالفاصل الذي يشكل الحد الفاصل الرسمى ( Line of Demorcation ) بين الحضارتين ، حضارة يوافق عليها الاسلام، و يتحمل مستوليتها، و يباركها، و تتجلى فيها الشخصية و الأصالة و الاتباع، وحضارة يتبرأ منها الاسلام، و يخسر فيها المسلمون، و تتجلى فيها العبودية و الرضوخ و الاستسلام، و العبادة التي لا تعرف إلا تقليد السفاوات، و محاكاة القرود.

عنة ذكا وقوة إرادة: إن التصميم الحضارى مجنة ذكا ، و عصامية و عبقرية ، وقوة إرادة ، و فقه دين ، ليست مجرد عملية نقل و تطبيق ، و تعديل و تحسين ، إن الاسلام قد حد حدود الحلال والحرام ، و حرم تخطى هذه الحدود ، و أفسح المجال بينها للتمتع الكريم النزيه ، في غير إسراف و إحجاف ، و مس مجقوق

الآخرين وحظوظهم، ومن غير تعرض لخطر الوقوع في الايهم و الفحشاء و التبذير، والحياة التي لاتليق بالذكور الرجال، والكرام الاقوياء، و هـــذه هي الروح التي تسيطر على أحـكام اللباس و الطعام و العشرة و الاجتماع و المتعة و اللذة، و حث على مراعاة المصالح، والتجنب من المصار والمفاسد، و إعداد الممكن المستطاع من وسائل القوة و الدفاع، و اقتباس الصالح النافع من العلوم و الحكمة، بشرط أن لايكون ذلك على حساب مقومات الشخصية و الكرامة القومية — الاسلامية — و بشرط أن لاينشئي ذلك في الاممة شعوراً بالنقص، وقصورا في الثقة، و روح اندفاع سريع متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم متهور إلى تقليد الآخرين، و التشبع بروحهم، و إجلال حياتهـــم و تقديسها.

نعومة حرير وصلابة حديد: إنها أساس حضارة تملك نعومـــة الحرير وصلابة الحديد، نعومــة الحرير في مسايرة المقتضيات و الحاجات و الحقائق، غير مفترضة و لامختلقة، و غير متخيلة و لامبالغاً فيها، و صلابة الحديد، و ثبات الجبال على حدود العقيدة و الأخلاق، إنها مفتوحة العقل و الضمير، منشرحـــة الصدر، متياة لاقتباس العلوم النافعة التي نشأت، و تسكونت في جانب بعيد في هذا العالم، واقتباس النظم والاساليب التي لا تمس جوهر الدين و لاتغير وضع الاخلاق.

الا فادة من الغرب ومجالها: وأحلى هذا الفصل الذي يحدد موقف

العالم الاسلامى من حضارة الغرب و ثقافته بقطعة جميلة من كتاب و الطريق إلى مكة ، للاستاذ محمد أسد ، فقد بدا فيها الا تزان و الحصافة الفكرية ، و هى تحدد — بلباقة فائقة و مقدرة كبيرة — الحط العادل المتزن الذي يجب أن يسير عليه العالم الاسلامى فى الا فادة من الغرب ، و تبنى الوسائل الحديثة ، يقول محمد أسد:

الإفادة من الغرب، و تبنى الوسائل الحديثة، يقول محمد أسد:

« إن عالمي الاسلام والغرب لم يكونا يوما أقرب أحدهما من الآخر، كما هما اليوم، و همذا القرب هو صراع ظاهر و خنى، ذلك أن أرواح الكثيرين من المسلمين و المسلمات لتتغضن رويداً رويداً تحت تأثير العوامل الثقافية الغربية، إنهم يتركون أنفسهم، يتعدون عن اعتقادهم السابق بأن تحسين مقاييس المعيشة يجب أن لا يكون سوى واسطة لتحسين أحاسيس الانسان الروحية، إنهم يسقطون في وثنية « التقدم، نفسها التي تردى فيها العالم الغربي بعد أن صغروا الدين إلى مجرد صلصلة رخيمة في مكان ما من مؤخرة الاحداث، ولذلك تراهم يصغرون مقاما و لا يكبرون، ذلك أن كل تقليد ثقافي، بخلاف الحلق و الإيداع لابد أن يحقر الامة و يقلل من شأنها.

أنا لا أعنى أن المسلمين لا يستطيعون أن يفيدوا كشيراً من الغرب، و بخاصة في مجال العلوم و الفنون الصناعية ، ذلك أن اكتساب الافكار والاساليب العلمية ليس في الحق • تقليداً ، وبالتاكيد ليس في حالة قوم يأمرهم دينهم بطلب العلم في حيثها يمكن أن يوجد،

إن العلم لا غربي و لا شرقى ، ذلك أن الاكتشافات العلمية ليست إلا حلقات في سلسلة لانهامة لها من الجهد العقلي الذي يضم الجنس البشرى بكامله ، إن كل عالم يبني على الأسس التي يقدمهاله أسلافه ، سوا كانوا من بني أمته أو من أبنا أملة غيرها ، و عملية البناء و الاصلاح و التحسين هذه تستمر و تستمر ، من إنسان إلى إنسان و من عصر إلى عصر ، و من مدنية إلى مدنية ، بحيث أن مامحققه عصر معين أو مدنية معينة من أعمال علمية جليلة لا يمسكن مطلقاً أن يقال إنها « تخص ، و « تعود إلى ، ذلك العصر أو إلى تلك المدنية ، فقد يحدث في مختلف الازمنة و العرود أن تسهم أمة ما ، أمضى عزيمة و أشد همة من غيرها ، بنصيب أكبر في صندوق المعرفة ، و لكن الجميع مع الزمن يشتركون ، و بصورة شرعية صحيحة في هذه العملية ، لقد جاء حين كانت مدنية المسلمين أقوى و أمضى من مدنية أوربا فنقلت إلى أوربا كثيراً من الاختراعات الصناعية و الفنية ذات الطبيعة الثورية ، وأكثر من هذا : مبادئ • تلك الطريقة العلمية ، نفسها التي يرتكز إليها العلم الحديث ، و المدنية الحديثة ، و مع ذلك فان اكتشافات جابر بن حيان الكيمياوية لمتجعل من الكيميا علماً • عربياً ، كذلك لا يمكن أن يقال إن الجبر و علم المثلثات هما علمان • إسلاميان ، مع أن الأول منهما بسطه الخوارزمي ، و الثاني البتـآني ، وكلا هما كانا مسلمين ، تماما كما لايستطيع أحد أن يتكلم عن نظرية الجاذبية • الانكليزية ، مع أن صاحبها كان انكليزيا ، كل هذه الأعمال العلمية العظيمة هي ملك مشترك بين الجنس البشرى كله ، و إذن فان المسلمين إذا تبنوا كا هو من واجبهم أن يفعلوا ، الطريق والوسائل الحديثة في العلوم و الفنون الصناعية ، فانهم بذلك لايفعلون أكثر من اتباع غريزة التطور و الارتقا التي تجعل الناس يفيدون من خبرات غيرهم ، و لكنهم إذا تبنوا – و هم في غير حاجة إلى أن يفعلوا ذلك – أشكال الحياة الغربية و الآداب و العادات و المفاهيم الاجتماعية الغرب الغربية فانهم لن يفيدوا من ذلك شيئاً ، ذلك أن ما يستطيع الغرب أن يقدمه لهم في هذا المضهار لن يكون أفضل وأسمى مماقدمته لهم ثقافتهم نفسها ، و مما يدلهم عليه دينهم نفسه .

ولوأن المسلمين احتفظوا برباطة جأشهم وارتضوا الرقى وسيلة لا غاية فى ذاتها إذن لما استطاعوا أن يحتفظوا بحريتهم الباطنية فحسب، بل ربمااستطاعوا أيضاً أن يعطوا إنسان الغرب سرطلاوة الحياة الضائع(١)» الفراغ الاكبر

والعبقرى المطلوب: إن الفراغ الهائل الأكبر فى العالم الاسلامى هو وجود ذلك العبقرى العصامى الذى يواجمه الحضارة الغربيسة بشجاعة و إيمان وذكام، و يشق له طريقاً خاصاً بين مناهجها و مذاهبها، و بين فضائلها و رذائلها، طريقاً يترفع فيها عن التقليد و المحاكاة و عن التطرف و المخالاة، غير خاضع فيها للاشكال

١ ـ الطريق إلى • كمة اللاستاذ محمد أسد (ليوبولد سابقاً) ص ٧٧٤ ـ ٢٧٦

و المظاهر ، و المفاهيم السطحية ، متمسكا بالحقائق وأسبابالقوة ، و باللباب دون القشور .

العبقرى العصاى الذى يشق له ولبلاده و أمته طريقاً مبتكراً يجمع فيها بين الإيمان الذى اختص به الانبياء والرسل والدين الذى أكرمه الله و أمته به عن طريق محمد صلى الله عليه وسلم ، و بين العلم الذى ليس ملك أمة و لابلد و لاعصر ، يأخذ من الدين الدوافع الخيرة التي هي أعظم قوة وأغنى ثروة في خدمة الانسانية و بنا صرح المدنية ، و الغايات الرشيدة الصالحة التي لايوحيها الالدين السياوى و التربية الدينية السليمية ، و يأخذ من الحضارة الغربية الآلات و الوسائل القوية الكثيرة التي أنتجتها و توصلت الغربية الآلات و الوسائل القوية الكثيرة التي أنتجتها و توصلت المهاليم بها الغرب لا فلاسه في هذا الايمان وفقره في هذه الدوافع المنتفع بها الغرب لا فلاسه في هذا الايمان وفقره في هذه الدوافع المنتفع بها الغرب لا فلاسه في هذا الايمان وفقره في هذه الدوافع الخيدة و في هذه الغايات الصالحة ، بل أصبحت تستخدم في شقاء الانسانية و تقويض أركان المدنية أو لغايات تافهة لاقمة لها .

العبقرى العصامى الذى يعامل الحضارة الغربية - بعلومها و نظرياتها و اكتشافاتها و طاقاتها - كموادخام ، يصوغ منها حضارة قوية عصرية مؤسسة على الايمان والاخلاق والتقوى والرحمة و العدل فى جانب ، وعلى القوة و الانتاج و الرفاهة و حب الابتكار فى جانب آخر ، و لا يعامل الحضارة الغربية كشتى قدتم تكوينه و تركيبه و ختم عليه فلا يوخذ إلابرمته و لايقبل إلا على علا له،

إنما يأخذها كأجراء ، يختار منها ما يشاء ، و يركب منها جهازاً يخضع لغاياته وعقيدته ومبادئه ونظام خلقه و ماتكلفه به ديئه من منهج خاص للحياة ، ونظرة خاصة إلى الدنيا ، وسلوك خاص لبنى النوع ، وسعى خاص للآخرة و جهاد دائم « حتى لا تسكون فتنة و يكون الدين كله لله » جهازاً مؤسسا على الايمان بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم و أنه المثل الكامل ، والامام الدائم و القائد المطاع و النموذج المتبع و السيد المحبوب ، و الحضوع لشريعته كدستور للحياة ، و أساس للتقنين ، و الدين الوحيد الذي تنال به سعادة الدنيا والآخرة و لا يقبل الله سواه .

العبقرى العصامى الذى يأخذ من علوم الغرب ما تفتقر إليه أمته و بلاده و ماتنفع عملياً و ماليس عليه طابع غرب أوشرق، إنما هي علوم تجربية تطبيقية ، وينفض عن كل ما يأخذه من الغرب غباراً لصق به في القرون المظلمة و في عصر الثورة على الدين، وفي حالة توتر أعصاب و قلق نفوس . يأخذ العلوم المفيدة مجردة من روح الإلحاد والعداء للدين ومن النتائج الخاطئة ، ويطعمها بالايمان بفاطر الكون و مدبره ، و يستنتج منها نتائج أعظم وأوسع وأعمق وأكثر سعادة للانسانية عما توصل إليه أساتذتها الغربيون .

العبقری العصامی الذی لاینظر إلی الغرب کا مام و زعیم خالد، و إلی نفسه کمقــــلد و تلبید دامم ، إنما ینظر إلی الغرب کـرومیل سبق ، وکـقرین تفوق فی بعض العلوم المادیة و المعاشیة فیأخذ منه

مافاته من التجارب ويفيض عليه بدوره ماسعد به من تراث النبوة، و يعتقد أنه إن كان فى حاجة إلى أن يتعلم من الغرب كــثيراً، فالغرب فى حاجة إلى أن يتعلم منه كشيراً، و ربماكان مايتعلمه الغرب منه أفضل بما يتعلمه هو من الغرب، و يحاول أن ينهج لغرب منه أفضل بما يتعلمه هو من الغرب، و يحاول أن ينهج بد كائه و جمعه بين حسنات الغرب و الشرق و قوى الروحانية و المادية منهجاً جديداً يجدر بالغرب تقديره و تقليده، ويضيف إلى المدارس الفكرية و المناهج الحضارية مدرسة جديدة تستحق كل عناية و دراسة و تقليه و اتباع.

هذا هو العبقرى العصامي الذي لايزال مفقوداً في صفوف القادة و الزعماء في العالم الاسلامي على كثرتهم و تنوعهم ، و هذا هو العملاق حقاً الذي يبدو في جانبه القادة المقلدون المطبقون صغاراً متواضعين كالأقزام .

و إنها أعظم تجربة و أبعدها أثراً ليس فى محيط شعب أو بلد، و ليس فى محيط العالم الاسلامى فحسب بل فى محيط العالم و فى محيط الانسانية كلها، و إن التاريخ شاخص ببصره إلى من يقوم بها فى الاقطار الاسلامية و العربية، عمسك قلمه ليسطر له سطور الثناء و الا جلال و يقلده الزعامة الحقيقية، و مركز التجديد فى العالم الاسلامى، و العبقرية و العصامية فى التاريخ الا نسانى ي

CO.O.O.O.

## الفهرست

الموضوع

| 0    | للمة المؤلف                                           |
|------|-------------------------------------------------------|
| 4    | العالم الاسلامى أمام مشكلة الحضارة الغربية            |
| 1.   | المزيج الغريب                                         |
| 11   | الموقف الاول السلبي                                   |
| 11   | حكم هذا الموقف طبعياً و شرعياً و نتائجه               |
| 14   | مصير الاقطار التي تعيش في عزلة عن العالم              |
| 17   | التقاليد و العادات لا تستطيع أن تقاوم الحضارة الجديدة |
| ١٧ . | لا بد من التخطيط و إصلاح الاوضاع                      |
| ۱۸   | سبب حدوث الثورات في العالم الاسلامي و علاجه           |
| 17   | الموقف الثانى موقف الاستسلام و التقليد                |
| 22   | حركة • التغريب، في تركيا و أسابهـا                    |
| 7 2  | ضيا کوك ألب و فلسفتـه                                 |
| 77   | دور ترکیا التقلیدی                                    |
| 79   | شخصية أتاترك و مأثرته التقليدية                       |
| ۲۲   | تأثير أتاترك في العــالم الاسلامي                     |
| ٣    | الصراع بين الشرق و الغرب في الهند                     |

## الموضوع

## الصفحنــة

| ٣٤  | القيادة الدينية و المـــدرسة القديمـــة          |
|-----|--------------------------------------------------|
| 41  | حركة ندوة العلماء                                |
| ۳۸  | قيادة السيد أحمد خان و مدرسته الفكرية            |
| ٤٤. | جوانب الضعف في فكرة السيد أحمد خان               |
| ٤٨  | محصول هذه الحركة و إنتاجهـا                      |
| ٤٩  | أكبر الاله آبادي ، الشاعر الثاثر                 |
| 01  | الحركة الوطنية و مقاطعة البضائع الاجنبيــة       |
| ٥٤  | محمد إقبال و نقده للحضارة الغربيــــة            |
| 77  | الحضارة الغربية و الإقطار الاسلاميـــة           |
| ٦٢  | نقده لدعاة التجديد في الشرق                      |
| ٦٣  | إيمانه بفضل الحضارة الاسلامية وحيويتهما          |
| 75  | المعمل الاسلامي الجديد                           |
| 77  | العمايــة في الامتحان                            |
|     | أهمية الدور الذي تمثله مصر في العالم الاسلامي    |
| 77  | الحاجــة إلى قناة جديدة                          |
| ٦٨  |                                                  |
| ٧٠  | موقف مصر التقليدي الضعيف                         |
| ٧٠  | السيد جمال الدين الأفغاني و انقطاعه إلى السياسية |
| ٧٣  | فضل حرکة السيد جمال الدين و مدرستـــه            |

| >   | الموضوع                                                |
|-----|--------------------------------------------------------|
|     |                                                        |
| ٧٤  | 1 1 :: : 1 11                                          |
|     | حركة « الاخوان » و الخسارة بفقدانها                    |
| ۷ø  | المتخرجون فى أوربا طلائع الفكر الغربي فى العالم العربي |
| ٧٨  | صدى أفكار المستشرقين في مصر                            |
| ٧٩  | اتجاه حركة التأليف و الترجمــة إلى الادب و الاجتماع    |
| ۸٠٫ | صورة من الحياة الغربيــة                               |
| ١   | دعوة طه حسين مصر إلى اعتبار نفسها جزءًا من الغرب       |
| ٨٤  | مستوی فکری نازل                                        |
| ۸٥  | الطبعة الجديدة العربية للحركة الكمالية التركية         |
| ۸۷  | محاولة تطوير المجتمع المصرى و العربي كلياً             |
| 4.  | سو ً تاثير الثورة المصرية و قيادتها في العالم العربي   |
| 94  | طليعة ردة فكرية                                        |
| 97  | الأقطار الإسلامية المتحررة حديثًا في طريق « التغريب »  |
| 98  | عملية هدم و إزالة أنقـاض                               |
| 4 8 | رجعيــة التقدميين                                      |
| 90  | تقليد دعاة التجديد                                     |
| 90  | صراع بين الحڪومات و الشعوب                             |
| 97  | إهمال طاقات و كنوز مخبوءة                              |
| 97  | خضوع قادة البلاد الاسلامية للحضارة الغربية و قيمهـا    |

| ١٠٠ |                | الموقف الثالث                         |
|-----|----------------|---------------------------------------|
| ١   |                | مركز الأمة الاسلامية و رسالتها        |
| 1.4 |                | المؤمن القوى العليم الصالح المصلح     |
| 1.4 |                | الحيــاة كمرحلة عابرة و وسيلة الآخرة  |
| ۱٠٧ |                | حضارة ثائرة على القيم الدينية و الرو  |
| ۱۰۸ | الشرق الاسلامي | سيطرة • المادية ، على قادة التجديد في |
| 1.4 | 49             | محنــــة ذكاء و قوة إرادة             |
| 11. |                | نعومة حرير و صلابة حديد               |
| ١١٠ |                | الافادة من الغرب و مجالها             |
| 115 |                | الفراغ الأكــبر و العبقرى المطلوب     |
| 117 | 3-14-2         | الفهرست                               |